### **POLYLOGE**

# Materialien aus der Europäischen Akademie für biopsychosoziale Gesundheit

Eine Internetzeitschrift für "Integrative Therapie" (peer reviewed)

2001 gegründet und herausgegeben von:

Univ.-Prof. Dr. mult. **Hilarion G. Petzold**, Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Hückeswagen, Donau-Universität Krems, Institut St. Denis, Paris, emer. Freie Universität Amsterdam

#### In Verbindung mit:

Dr. med. **Dietrich Eck**, Dipl. Psych., Hamburg, Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Hückeswagen

Univ.-Prof. Dr. phil. Liliana Igrić, Universität Zagreb

Univ.-Prof. Dr. phil. Nitza Katz-Bernstein, Universität Dortmund

Prof. Dr. med. Anton Leitner, Department für Psychosoziale Medizin und Psychotherapie, Donau-Universität Krems Dipl.-Päd. Bruno Metzmacher, Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Düsseldorf/Hückeswagen Lic. phil. Lotti Müller, MSc., Psychiatrische Universitätsklinik Zürich, Stiftung Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Rorschach

Dipl.-Sup. **Ilse Orth**, MSc., Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Düsseldorf/Hückeswagen Dr. phil. **Sylvie Petitjean**, Universitäre Psychiatrische Kliniken Basel, Stiftung Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Rorschach

Prof. Dr. päd. **Waldemar Schuch**, M.A., Department für Psychosoziale Medizin, Donau-Universität Krems, Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Hückeswagen

Prof. Dr. phil. **Johanna Sieper**, Institut St. Denis, Paris, Europäische Akademie für biopsychosoziale Gesundheit, Hückeswagen

© FPI-Publikationen, Verlag Petzold + Sieper Hückeswagen.

Ausgabe 14/2012

Sinnfindung über die Lebensspanne: collagierte Gedanken über Sinn, Sinnlosigkeit, ABERSINN integrative und differentielle Perspektiven zu transversalem, polylogischem SINN \* (2001k/2005b/2012)

Hilarion G. Petzold

Erschienen in: *Petzold, H.G., Orth, I.*(2005a): Sinn, Sinnerfahrung, Lebenssinn in Psychologie und Psychotherapie. 2 Bände. Bielefeld: Edition Sirius beim Aisthesis Verlag. Bd. I, S. 265-374 – als überarbeitete Fassung von 2001k.

<sup>\*</sup>\_Aus der "Europäischen Akademie für biopsychosoziale Gesundheit" (EAG), staatlich anerkannte Einrichtung der beruflichen Weiterbildung (Leitung: Univ.-Prof. Dr. mult. Hilarion G. Petzold, Prof. Dr. phil. Johanna Sieper, Hückeswagen mailto:forschung.eag@t-online.de, oder: <a href="EAG.FPI@t-online.de">EAG.FPI@t-online.de</a>, Information: <a href="http://www.Integrative-Therapie.de">http://www.Integrative-Therapie.de</a>). Diese Arbeit hat die Sigle 2001k/2005b/2012.

## Zusammenfassung: Sinnfindung über die Lebensspanne: collagierte Gedanken über Sinn, Sinnlosigkeit, ABERSINN - integrative und differentielle Perspektiven zu transversalem, polylogischem SINN (2001k/2005b/2012)

Der vorliegende Text befaßt sich mit der Frage des Sinnes, des Hypersinnes einer transversalen Moderne, auch des "Lebensinnes" - im Alltagsleben und in der Psychotherapie - unter dem Gesichtpunkt einer "Entwicklungspsychologie der Lebensspanne". Es wird eine "integrative Perspektive" dargestellt, die in ko-respondierenden Konsens-Dissens-Prozessen einen plurifomen Sinn, transversalen Sinn, "Sinne" annimmt und dogmatischen Sinnmonopolen entgegentritt, weil diese oft genug eine gewaltsame, destruktive Logik entfalten, einen sinistren, Böses wollenden, "dunklen" Sinn, der in dem Wort "Abersinn" einen Begriff erhält. In offenen, freien parrhesiastischen Polylogen, wird die Möglichkeit der Hyperkonnektivierung des Cyberspace aufgezeigt, in der sich die Vielfalt "konnektivierter Sinne" nochmals mit einer neuen Qualität überschreitet, die als "polyprismatisch" gekennzeichnet wird. In der Wertschätzung solcher Vielfalt, das wird betont, liegen Hominität und Humanität begründet.

**Schlüsselwörter**: Lebenssinn, Abersinn, Entwicklung in der Lebensspanne, Hyperkonnektivierung, *Integrative Therapie* 

### Summary: Searching Meaning in the Life Span: a Collage of Thoughts on Meaning, Meaninglessness, Madness – Integrative and Differential Perspectives Concerning Transversal and Polylogic Meaning (2001k/2005b/2012)

This text is dealing with the quest for meaning, with the hypermeaning of transversal modernity, and with the concept "meaning of life" - in every day's conditions and in psychotherapy - from a "life span developmental psychology approach". Then the position of integrative therapy is expounded which is advocating in co-responding consens-dissens-processes a concept of pluriform and transversal meaning, beeing strictly opposed to dogmatic monopoles of meaning, because these are ending up often enough in a violent, destructive logic, a sinister, evil willing "dark meaning" for which the notion "counter meaning" is coined. In open, fank, and parrhesiastic polylogues a possibility of hyperconnectivity in the cyberspace is deleneated, in which the multitude of "interconnected meanings" realizes a transgression with a new quality which is seen as "polyprismatic". Hominity andHumaness, this is emphasized, is rooted in the appreciation of such multitude.

**Keywords**: meaning of life, disruptive meaning, life span development, hyperconnectivity, integrative therapy

#### Sonderdruck aus:

Hilarion G. Petzold / Ilse Orth (Hgg.)

Sinn, Sinnerfahrung, Lebenssinn in Psychologie und Psychotherapie

Band I: Sinn und Sinnerfahrung – interdisziplinäre Perspektiven

**EDITION SIRIUS** 

Bielefeld und Locarno 2005

#### Hilarion G. Petzold, Düsseldorf/Amsterdam\*

Sinnfindung über die Lebensspanne: collagierte Gedanken über Sinn, Sinnlosigkeit, **ABERSINN** – integrative und differentielle Perspektiven zu transversalem, **polylogischem** STNN\*\*

Jedes Wort ist ein Strahlenbündel, der Sinn bricht in verschiedene Richtungen aus und strebt keineswegs auf einen einzigen, offiziellen Punkt zu.

Osip Mandel'štam (1933)

[...] wenn der Mensch sich ein scharfes Bewußtsein von dem bewahrt, was man seinen Zustand des Vorübergangs nennen könnte, d.h. wenn er sich beständig daran erinnert, daß er gehalten ist, sich einen unsicheren Weg zu bahnen [...].

Gabriel Marcel (1949, 214)

Psychotherapie ist "Kulturarbeit", das ist ihr *Metasinn* und darin ist sie sinnstiftend, darin liegt auch ein Sinn ihrer Aufgabe, Heilung und Gesundheit zu befördern und die Bedingungen von Unsinn und Irrsinn offen zu legen, Bewußtsein zu schaffen.

Petzold (1988t, 19)

#### 1. Präambel

"... Das Erkennen eines Sinnes ist eine tiefgreifende Bewußtwerdung dessen, was Leben heißt". Diese Erkenntnis, gewonnen in einem langen, leidvollen Weg einer Krebserkrankung, einem Weg auch mit dem von mir begrün-

<sup>\*</sup> Der vorliegende Text ist meinem Freund und Kollegen *Kurt Lückel* als Dank für viele Jahre der Zusammenarbeit gewidmet. Grundlage dieses Textes ist ein Vortrag bei den "Goldegger Dialogen", Schloß Goldegg 2000. Er wurde von der Tonbandaufzeichnung transkribiert und für die Veröffentlichung bearbeitet und mit Literaturverweisen versehen.

<sup>\*\*</sup> In diesem Text wird mit Typographie beim Wort/Begriff "Sinn" variierend "gespielt", um die Vielfalt und Verschiedeneheit, die "Polyprismatik" von STANN sinnfällig zu machen; wobei die Schreibweise "STANN" von mir besonders favorisierte Postitionen transparenten und *transversalen* Sinnes kennzeichnet und Sinne gegen die Regel das Singularetantum in einen Plural setzt und damit auf vielfältige Sinnmöglichkeiten und Wege verweist (vgl. Petzold, Orth, dieses Werk Bd. II).

deten und mit meinen MitarbeiterInnen, PatientInnen, AusbildungskanidatInnen entwickelten Verfahren, entnehme ich dem Text einer Kollegin, der ein Geschenk an die "Integrative Therapie" ist (Wenk-Kolb 2003).

Zu Eingang eine zentrale Grundposition zum Sinnthema. Meine Position ("meine"? Vgl. Petzold "et al." 2001b):

Menschen generieren in den Prozessen ihres Lebens und im Erleben der Welt "Sinn", oder besser in eine Pluralisierung gefaßt, "Sinne": perzeptiv und interpretativ, abhängig von der Entwicklung der zerebralen Processingkapazität – Sinnerfassungskapazität – und der kognitivemotionalen Verknüpfungs- und Bewertungsarbeit (ihren appraisals und valuations) - Sinnverarbeitungskapazität -, die wiederum auch von ihrer Fähigkeit zu Exzentrizität und Mehrperspektivität abhängig sind. Es werden damit die Momente der Verbindung, Wertung und Bedeutung in die jeweils vorfindliche Wirklichkeit getragen als einer "Wirklichkeit für mich", die mir, und denen, mit denen ich diese Muster des Verknüpfens, Wertens, Bedeutungzuweisens und die Ergebnisse dieser Prozesse in hinlänglicher Weise teile, "Sinn macht", ja die Möglichkeit zu weiterer, neuer Sinnschöpfung "für mich mit Anderen", "für mich und uns" bereitstellt. Diese "Wirklichkeit der Anderen" ist in die Dialektik mit der "Wirklichkeit des Eigenen" eingelassen (Ricaur 1990) und konstitutiv für gemeinsamen Sinn (coperzeptiven, connotativen, consensuellen Sinn), der damit auch "Wirklichkeit für uns" konstituiert, sinn-volle Wirklichkeit, die wir gemein haben. Sinn/Sinne pluralisieren sich, akkumulieren durch die Fähigkeiten zu beständig wachsender "Sinnerfassungskapazität, Sinnverarbeitungskapazität und Sinnschöpfungskapazität" eines Menschen und seiner relevanten Ko-respondenzgemeinschaften über die Lebensspanne hin. Die Beiträge dieser polylogischen Diskurs-, Gesprächs-, Erzählgemeinschaften zur "Sinnschöpfung" bestehen in der Hinzufügung neuer Perspektiven, Wertungen und Bedeutungszuweisungen. So steht Wirklichkeit im Licht vielfältiger Erkenntntnisprozesse, wird von Licht beleuchtet, das durch viele Prismen fällt, und es wird für die Gemeinschaft der Erkennenden und damit für jeden, der ihr angehört, polyprismatischer Sinn freigesetzt, dessen Fülle letztlich nie vollständig ausgelotet werden kann. In dieser Weise können Sinnstiftungsprozesse in Kollektiven verstanden werden - etwa mit dem Blick auf den Sinn/die Sinne und auch für das Thema des "Sinnes" selbst, zu dem Sinn-volles in der "community of psychotherapists" emergieren könnte, wenn sie hierzu in engagierte Polyloge – d.h. in vielfältige Diskurse, Gespräche, Erzählungen nach vielen Seiten hin – eintreten könnte.

Hyperkonnektivierungen → Message: Dieser Text vernetzt, konnektiviert, stellt Verbindungen her, links, zuweilen Hyperlinks auf der ,mind machine'. Er ist - bewußt entschieden - heterogen, kein systematischer Text. Er will keine Synthesen schaffen (eine abendländische Lieblingskonnotation für Sinn). Er will differente Sinnkonzepte, d.h. , Sinne' aufrufen und collagieren, Unterschiedenheit, différance aufzeigen und schaffen. Er möchte fremde Orte aufsuchen, weil er Freude am Verschiedenen hat, um die schöpferischen Potentiale an den Grenzen der Heterotopien weiß und auch dem Chaos freundlich gesinnt ist, denn es ist nicht der "Feind des Sinnes". Er ist spielerisch, spielt mit Wissen, mit Sinnen, wird immer wieder ernst, beim Abersinn bitter ernst. Er lädt zu Nachsinnen und zu "méditations" ein, - für letztere gibt es große Beispiele (Pascal, Descartes, Husserl, Berdjaev, Guardini, Edith Stein), aber sie sind kein Privileg großer Geister. Er bietet Materialien, die von jedem in eigener Weise konnektiviert werden können, denn aus den Verschiedenheiten der angesprochenen Sinnkonzeptionen mag persönlicher Sinn um Facetten bereichert werden, können eigene Sinncollagen entstehen und neue Perspektiven emergieren. Gelingt das, hatte dieser Text "Sinn".

Dieser Text versteht sich als ein Beitrag zur "Kulturarbeit", denn die Themen Sinn und Sinnfindung stellen sich im menschlichen Leben und in der menschlichen Kultur (*Fehige* et al. 2000) unausweichlich.

Kulturarbeit ist letztlich ein kollektiver Prozeß menschlicher Selbstsuche, Selbsterkenntnis und Selbstverwirklichung, ja Selbstschöpfung, in dem es das ultimative Ziel aller Forschungs-, Erkenntnis- und Wissensprozesse der Menscheit ist, sich selbst als Einzelwesen und als Gesamtheit immer tiefer zu ergründen, das Leben und das Universum, von dem jeder ein Teil ist, immer besser in seinen Sinnhaftigkeiten zu verstehen. (*Petzold* 1988t)

Wenn immer man bewußt seinen Sinn auf etwas richtet oder auf seinem Wege (vgl. *Petzold*, *Orth*, dieses Buch), "vor sich hin gehend", das Bewußsein des Menschen sich auf etwas richtet, ihm etwas ins Auge fällt, "in den Sinn" kommt, entstehen Perspektiven (*Tiedemann* 1993), Sinnhaftigkeit und Bedeutungen aus der "Sinn-Matrix Welt":

Das ,dies da', auf das sich mein Bewußtsein wortlos bezieht, ist weder Bedeutung noch Idee, obwohl es als Ausgangspunkt logischer Explikationsakte und sprachlicher Ausdrücke dienen mag. (M. Merleau-Ponty 1945, 228)

Auf welchen Wegen der Mensch, der homo viator (Harms 1970; Marcel 1949), auch immer geht, es liegt etwas "am Wege", auf das er stößt, auch

wenn sein Sinn nicht danach stand, etwas zu suchen - im Walde, am Pflasterstrand, im Cyberspace. Allerdings ist es nicht mehr nur der "Feldweg". Der Wegcharakter der menschlichen Erfahrung, wie er von Parmenides (Fragment 1) im Proömium zu seinem Lehrgedicht der Erkenntnissuche deutlich herausgestellt wird, kommt in diesem Begriff des Er-fabrens selbst zum Ausdruck. Sinn und Erfahrung sind daher nicht voneinander abzutrennen (Wisser 1999). Ob es der Weg ist oder - wie bei Heraklit (fr. 49) – der Strom, den wir befahren, immer kommen wir nur soweit, "wie der Mut [θυμὸς] reicht" (Parmenides fr. 1), und wenn er weit reicht, kommen wir auch an die Fragen nach der Sinnlosigkeit, dem Unsinn, Irrsinn, dem WIDERSINN, dem ABERSINN, denen man letzlich nicht entkommen kann, denn wenn wir ihnen nicht nachgehen, werden sie uns verfolgen! Ich stehe selber immer wieder vor den Fragen, die mit dem Sinnthema verbunden sind, Fragen des Sinnes. Wer steht nicht in diesem Thema, setzt sich nicht im Verlauf seines Lebens immer wieder mit den Fragen von Sinn und Unsinn, von Lebenssinn und Sinnlosigkeit des Lebens, mit der Bedeutung von Lebensgeschehnissen auseinander? Sind wir doch "zum Sinn verurteilt" (Merleau-Ponty 1945, XIV), weil "Existenz unaufhörliche Verleiblichung [incarnation] ist" (Merleau-Ponty 1945, 199), aus der Lebenswelt geschöpfter und zugleich in ihr gestifteter Sinn. "Dieser inkarnierte, "verkörperte Sinn" ist das zentrale Phänomen, dessen abstrakte Momente Leib und Geist, Zeichen und Bedeutung sind" (ibid. 198) - um diesen geht es in diesem Text und auch um seine konkrete Bedeutung im Leben von Menschen, wobei unter sprachphilosophischer Perspektive - vor allem mit Derrida (1972), aber auch mit Benveniste (1977) und Ricaur (1969, 1982) – den Fragen um Sinn und Bedeutung näher nachgegangen werden muß (Petzold "et al." 2000b). Bei Merleau-Ponty (1942, 223, 240) ist Sinn in Raum und Zeit ein doppelgesichtiges Konzept, das einerseits Bedeutung (Intelligiblität, begrifflich-inhaltliches Fassen einer Gegebenheit), andererseits Struktur (Intentionalität, Richtung, die Verbindung von Begriff und Gegebenheit, Idee und Existenz) umfaßt. Sinn ist damit immer kontextualisiert und temporalisiert.

Auch Autoren, die prinzipiell "flacher" konzeptualisieren, wie etwa Watzlawick, Beavin und Jackson (1969/1990, 242), meinen, daß der Mensch "psychologisch gesehen, nicht in einer Welt überleben [kann], die für ihn sinnlos ist". Dabei sei der "Verlust oder das Fehlen eines Lebenssinns [...] vielleicht der allgemeinste Nenner aller Formen von Gemütsstörungen; Schmerz, Krankheit, Verlust, Mißerfolg, Verzweiflung, Enttäuschung, Todesfurcht oder bloße Langeweile – sie alle führen zu der Überzeu-

gung, daß das Leben sinnlos ist" (ibid.). Damit ist natürlich noch wenig darüber gesagt, unter welchen Bedingungen und bei welchen Menschen dies geschieht, und was denn nun Sinn eigentlich sei, wie er zustande kommt. Ob die - interessanterweise von Vertretern der Palo-Alto-Gruppe, von kybernetisch-systemtheoretisch orientierten Kommunikationswissenschaftlern also, angesprochene - "existentielle Sinndimension" die Sinnfrage hinlänglich abdeckt, ist nicht anzunehmen, dazu ist die Perspektive zu eindimensional, aber sie greift eine, vor allen Dingen für den Menschen im Alltagsleben und in der Psychotherapie bedeutsame Sicht auf: die eines "sinnvollen Sinnes", der eine gute, schöne, wahre Qualität hat – man könnte metaphorisierend von einem "hellen Sinn" sprechen. Aber es gibt – die Gralsritter, die Jedi-Ritter, die Hüter und Wächter aller Zeiten wissen das – auch eine "dunkle Macht", deren abgründige Tiefen "Ordnungen des Schreckens" (Sofsky 1993) und einen DUNKLEN SINN hervorbringen (Lovecraft 1945, 1964), mit dem die Menschheit, die Menschen sich keineswegs ausreichend auseinandersetzen - auch die selbsternannten Spezialisten für die "Tiefen" der menschlichen Seele nicht (Freud 1919h, 1920g; Lockot 1985) mit ihren, im entmythologisierendem Blick betrachtet letztlich banalen, fragwürdigen, bis abtrusen Theorem (Oedipuskomplex, duale Triebtheorie, paternalistischer Genderbias etc.). Diese Skotome sind wirksam, obwohl es der "Wille zum Bösen" und "dunkle Projekte" von Menschen sind (Plack 1992), die "man made desaster", Kriege und Pogrome hervorbringen, und das keineswegs aus einer "Verfinsterung der Vernunft", wie man gerne, das Schlimme verleugnend, verharmlosend in schnellen Erklärungen oder Umdeutungen argumentiert, sondern weil "finstere Vernunft" am Werke ist - ich spreche, wenn sich die Widrigkeit zu perfider Logik, zum systematischen Terror und zum Widerwärtigen verschärft (Todorov 1993; Sofsky 1992), auch mit einem eigenen Term von "ABERSINN", weil herkömmliche Begriffe nicht ausreichen, der Anschlag auf die Doppeltürme des "World Trade Center" in New York hat dies überdeutlich gemacht (Baudrillard 2002). Auch diese Seite des Themas soll berührt werden.

Merleau-Ponty hatte 1945 ein Wort von Paul Claudel seiner "Phénoménologie de la perception" vorangestellt.

Vgl. http://www.eidos.com, Dark Project I und II, für die Lust an und die Systematik von bösen Absichten – die Star-Wars-Saga lebt in unendlichen Wiederholungen von diesem Thema.

"Le temps est le sens da la vie: comme on le dit le sens d'un cours d'eau, le sens d'une phrase, le sens d'une étoffe, le sens de l'odorat." – *Paul Claudel* (1912, 29).

Wir haben dieses Motto aufgenommen: Es macht die Vielfältigkeit des Sinnbegriffes plastisch und verweist darauf, daß die sinnenhafte Erfahrung des Leibes, der über die Wahrnehmung von Anderem und Anderen, auf die sich sein Bewußtsein richtet, vielfältige Bereiche der Welt über seine Lebenszeit hin in sich aufnimmt, eine zentrale Quelle des Lebenssinnes ist und zweifelsohne auch eine Quelle existentiellen Sinnerlebens. Sinnfragen gründen, wie symbolisches Denken und Sprache, in leiblicher Wahrnehmung und leiblichem Handeln in ihrer Verschränkung (perception-action-cycles), durch welche Relationalitäten zu anderen Wirklichkeiten – Menschen und Dinge im Kontext/Kontinuum - hergestellt werden können (Tamboer 1985; 1991; Petzold 1974j; 1988n), weil sie schon in einer lebensweltlichen Matrix eingewurzelt sind. Sinn ist Substrat und Ausdruck der Textur der allen gemeinsamen Welt, der Kontextualität des Lebendigen, in die der Leib als synergon, als "être-au-monde" und damit als "Netz von lebenden Bedeutungen" (Merleau-Ponty 1945, 177), einem Kunstwerk gleich, in ursprünglicher (d.h. auch jenseits bewußter Akte fungierender) Intentionalität eingebunden ist. Das zeigt auch die evolutionsbiologische Betrachtung der kognitiven Entwicklung in beeindruckender Weise (Klix 1997). Wir gewinnen von den Dingen der Welt aus der Wahrnehmung ein "leibhaftiges Bewußtsein" (awareness and consiousness, vgl. idem 1988a/ 2003a, 147f) und können zu ihnen in bedeutungsvolle Beziehungen treten - einschließlich der Beziehung zum eigenen Körper -, aus denen wiederum neuer Sinn und neue Bedeutungen hervorgehen können. Der Leib als Leib-Subjekt schöpft aus der Sinnfülle der Lebenswelt und trägt zu dieser schöpferisch bei. Husserls (1963, 77) "noch stumme Erfahrung, [... die sc.] zur Aussprache ihres eigenen Sinnes" zu bringen sei, greift Merleau-Ponty (1969, 11) auf. Das "capter les paroles sourdes que l'être murmure", dieses "Fassen der stummen Worte, die das Sein murmelt" ist selbst schöpferisch, bereichert das Sein. Das sei stärker als bei Merleau-Ponty hervorgehoben. Wahrnehmung ist zwar ein "Urtext, der seinen Sinn in sich trägt" (idem 1945, 29), aber als wahrgenommener und ausgesprochener wird er durch weiteren Sinn überstiegen, erweitert, durch anderen Sinn verändert. Deshalb ist Wahrnehmung schöpferisch, kann es den Sinn nicht geben, sondern "es gibt Sinn" (Merleau-Ponty 1945, 343) oder besser: "Sinn unter anderem Sinn", es gibt Sinne! In seinen kunsttheoretischen Überlegungen, insbesondere zu Cézanne, macht Merleau-Ponty deutlich, daß der Maler seinen wahrnehmend-handelnden Leib gebraucht zur "Offenbarung eines immanenten oder in ihm lebenden Sinnes" (ibid. 230). Das gilt aber weitergreifend für jedwede menschliche Tätigkeit: Sprache, Musik, Technik, die Wahrgenommenes in Gestaltetes transformiert, und im Gestalten wiederum prozessual das Gestaltete selbst (Orth, Petzold 1990), wieder und wieder aus dem Sinn neuen Sinn und neue Bedeutungen hervorbringend. "Dies offen-endlose Vermögen des Bedeutens – ein Vermögen in eins, einen Sinn zu erfassen und zu kommunizieren—, kraft dessen der Mensch durch den Leib und die Sprache sich selbst transzendiert zu neuem Verhalten, zu Anderen hin und zum eigenen Denken, muß als ein urprüngliches Faktum anerkannt werden" (Merleau-Ponty 1945, 230).

Deshalb müssen Leiblichkeit, Wahrnehmung und Handlung in Kontext/Kontinuum (das Andere, die Anderen) Ankerpunkte zur Reflexion und *Praxis* des Sinnthemas werden, und das nicht nur als philosophische Aufgabe, die als Bewußtsein der Rationalität in der "Kontingenz" (*Merlean-Ponty* 1960, 140) fungiert, sondern auch als Aufgabe der Therapie, die die *Genese der Sinnschöpfung* erfahrbar macht. Philosophie und Therapie leisten hier ähnliche Arbeit: "Die Philosophie zieht eine Ordnung aus der Unordnung heraus, ohne daß die Ordnung dabei zum Meister der Unordnung würde, denn sie ist als Ordnung immer vom Zerfall bedroht. Die Philosophie spürt dem Werden des Sinnes und damit dem Sinn des Werdens nach (was auch für sie selber gilt)" (*Tilliette, Métraux* 1973, 215). – Was anderes tut Therapie, als daß sie noch Bewußtsein und Entschiedenheit für die Gestaltung des Sinnes eröffnet?

"SINN" entstand unter evolutionsbiologischer Betrachtung durch im Kontext wahrnehmender-verarbeitender-handelnder Organismen hervorgebrachte *Wahrnehmungs-Verarbeitungs-Handlungs-Konfigurationen* (WVHs = Schemata, Muster, narratives, scripts) von unterschiedlicher Komplexität. Diese "in form" gebrachten Zusammenbindungen/Zusammenbildungen (konfigurierte Information = Sinn) von "Organismus und Umwelt" wurden als Erfahrungen, d.h. Geschichten der Mensch-Welt-Interaktion neuronal archiviert und zur Bewältigung weiterer Aufgaben in der Auseinandersetzung mit den Möglichkeiten (Chancen und Turbulenzen) der Welt eingesetzt. Sie gewannen durch *Lernen* (= Feststellen von Differenzen und ihre neuronale Speicherung, *Sieper, Petzold* 2002) weitere Komplexität, ermöglichten komplexeren Sinn. In beständigen Transformationen und sequentiellen *Emergenzen* wurde bei wachsender *Sinnerfas*-

sungs-, Sinnschöpfungs- und Sinnverarbeitungskapazität die Bewältigung immer komplexerer Aufgaben in der dinglichen und sozialen Welt möglich (nicht zuletzt durch die Vernetzung von kollektiven Erfahrungen) und damit das Enstehen immer komplexeren SINNES (Petzold, van Beek, van der Hoek 1994), mit dem der Mensch sich und seine Welt, Kontext/Kontinuum, wieder und wieder auszulegen, zu vertiefen, zu verbreitern, zu überschreiten vermag.

Das ist eine für die Integrative Therapie - und aus deren Fundus schreibe ich diesen Beitrag - zentrale Sichtweise: sie gründet in der Biologie/Neurobiologie, bezieht die psychischen und sozialen Entwicklungen ein und gelangt zu einem integrierten biopsychosozialen Modell (Petzold 2001a) - auch und nicht zuletzt des Sinnes. In der Verbindung sensorisch-motorischer Information aus Wahrnehmungen der Außenwelt (z.B. Sehen, Hören, Tasten) und Wahrnehmungshandlungen (wahr-nebmen, er-fassen, be-greifen, ver-stehen, er-fahren), verarbeitet im Gyrus praecentralis, dem motorischen Zentrum, und konnektiert mit der Brocazone (Kandel et al. 1996, 659), die Steuerungsimpulse für die Motorik (auch Gesichts-und Sprechmotorik) generiert, werden aus Umgebungswahrnehmung und Wahrnehmung eigenleiblicher Aktionen Aktionsschemata aufgenommen und als Niederschlag von Ereignissen, die "unterwegs" passiert sind und bewältigt wurden, archiviert, um dem Lebewesen auf seinen weiteren Wegen durch diese Erfahrung Orientierung (= Sinn) in seinem Lebensraum/in seiner Welt zu geben. (Vgl. das Nomen Sinn, ahd. sin = Weg, Richtung, Strecke, mit den Sinnen wahrgenommene Orientierung, ursprünglich von germanisch sinpa = Weg, Gang, Reise und "sinnan" = reisen, streben, gehen, zusammen mit dem gesinde = Reisegefährten) (siehe Petzold, Orth, dieses Buch, Bd. 2). Die Wendung: "Mir steht der Sinn nach ...", verweist noch auf das Moment der Orientierung (im Gelände, auf dem Wege, in der Welt, in der Weltanschauung, in der politischen Landschaft, im Zeitgeist, in geschichtlichen Strömungen) durch das leibhaftig mit den Sinnen des Leibes Erspürte, Gefühlte, Wahrgenommene (vgl. lat. sentire).

#### STNN kommt aus den Sinnen und aus dem Handeln

Und er kommt durch das, was vom spatiotemporalen Kontext, dem Feld, der Umwelt, der Lebenslage, dem "totalen Sinnesorgan des Leibes", dem "Leibsubjekt in der Lebenswelt und der Lebenszeit" (M. Merleau-Ponty) als "Handlungsmöglichkeiten" dem Menschen geboten wird (affordances im Sinne von J. J. Gibson), und was er aufnehmen, nutzen und ver-

arbeiten kann. Hier wird ein Sinnfindungsmodell angenommen, das im Rahmen von Selbstverwirklichungsprozessen (*Paulus* 1994) gesehen werden kann, wobei sich das Selbst mit den Anderen verwirklicht, Sinn mit den Anderen geschöpft wird, das Selbst in seinen und mit seinen sozialen Kontexten zu betrachten ist, in denen man "eines Herzens und eines Sinnes" sein, also eine übereinstimmende Situationsinterpretation haben kann, oder "entzweiten Sinnes" sein kann. Man kann Konsens oder Dissens haben, an "einem Strang ziehen" oder "gegeneinander arbeiten", womit die Kontext-Kontinuumsbestimmtheit des Sinn-Konzeptes (*con-cipere*, gemeinsam erfassen) und die Notwendigkeit einer Hermeneutik, einer Interpreation von Zusammenhängen durch Sinnfolien zur Erstellung neuer Sinnbestimmungen, deutlich wird:

S i n n scheint nur in Zusammenhängen auf, orientiert in Zusammenhängen, interpretiert Zusammenhänge und fügt dabei neuen Sinn zu altem, aufs Neue und aufs Neue ...

Die Sprache macht diese Aussage in unabweisbarer Weise deutlich. Worte haben nur kontextualisiert S i n n, (Beneviste 1977), und sie haben immer und immer nur S i n n, wenn sie durch das Hin-und-Her der Gespräche, Diskurse, Erzählungen, Dialoge, Polyloge gegangen sind: Iterationen und Koiterationen zwischen Menschen, deren bewußte und unbewußte Kommunikationsflüsse vor dem Hintergrund und über den Untergrund der kulturellen Strömungen hinweg und durchfiltert von ihnen S i n n hervorbringt in Spiegelungen, Widerspiegelungen und in der Vervielfachung derselben. Denn jedes Wort, jeder Satz der ausgeht, geht an viele Adressaten, die ihre Antworten, Repliken bereits bereit haben (Bakthin 1986), um deren Möglichkeit der Adressierende bei Aussendung seiner Botschaft schon wußte, denn der Zusammenhang stellte diese Sinnmöglichkeit unter anderen Sinnmöglichkeiten schon bereit. So ist "jedes Wort ein Strahlenbündel, der Sinn bricht in verschiedene Richtungen aus und strebt keinesweg auf einen einzigen offiziellen Punkt hin" (Mandel'stam 1933/1971, 226). Er kann vielfältige Zielpunkte treffen und von dort "polyprismatisch" (Petzold 1988t) zurückgespiegelt werden – durch die Zeit hindurch. Denn lausche ich in seine Tiefen, Klüfte, Höhlengänge, höre ich manch leises Echo von vergangenen Rufern, die ob der Brechung der Brechungen kaum vernehmbar waren. Indes: "Selbst ein ein vergangener, das heißt im Dialog früherer Jahrhunderte entstandener Sinn kann niemals stabil (ein für allemal vollendet, abgeschlossen werden [...]. In jedem Moment der Entwicklung des Dialogs liegen gewaltige, unbegrenzte Massen vergessenen Sinns beschlossen, doch in bestimmten Momenten der weiteren Entwicklung des Dialogs werden sie nach seinem Gang von neuem in Erinnerung gebracht und leben (in neuem Kontext) in erneuerter Gestalt auf. Es gibt nichts absolut Totes: Jeder Sinn wird – in der 'großen Zeit' seinen Tag der Auferstehung haben" (*Bakhtin* 1979, 357). – Aufgefundene Schriftrollen, rekonstruierte Palimpseste, Tontafeln, Stelen – über Jahrhunderte, Jahrtausende verloren, vergessen, von Schutthalden bedeckt, geben – aufgefunden, entziffert – ihren Sinn frei (*Petzold* 1969II i).

Das Wort ist eben kein Gegenstand (vešč), sondern das ewig bewegliche, ewig veränderliche Medium der dialogischen Kommunikation. Es genügt nie nur einem Bewußtsein, nur einer Stimme, sondern geht von Mund zu Mund, von einem Kontext zum anderen. Dabei vergißt es seinen Weg nicht und kann sich bis zuletzt nicht von der Macht der konkreten Kontexte befreien, deren Bestandteil es jeweils war. (Bakhtin 1929/1963, 270; dt. 1971, 225)

Das Wort, seine Bedeutungen vermittelt zwischen den Sprechern, vergangenen, gegenwärtigen, zukünftigen, die antizipatorisch mit in den AdressatInnenkreis einbezogen werden. Damit ist ein S i n n - N e t z ausgespannt, erweist sich S i n n als vernetzter und ist letztlich nur auffindbar "zwischen" Personen, im Polylog. "Der Kontext ist immer personalistisch (ein endloser Dialog, in dem es weder ein erstes noch ein letztes Wort gibt) [...]." (ibid. 354). "Sinn ist personalistisch: in ihm liegen immer Frage, Appell und Vorwegnahme der Antwort, in ihm sind immer zwei (als dialogisches Minimum) gegenwärtig. Es ist dies keine psychologische Personalität, sondern eine Sinn-Personalität" (ibid. 352). Wenn es nämlich immer nicht um "das "ich", sondern "ich" in Wechselbeziehung mit anderen Personen" geht (ibid. 354), so ist jede persönliche Sinnhaftigkeit ohne essentiellen Bezug auf Andere obsolet. Jede Dingerkenntnis geht durch die Blicke und Worte der Anderen, mit denen ich, die vor mir, die nach mir, die mit mir das "Ding" betrachten und ihm Sinn geben – gemeinschaftlich. "Alle sogenannten "Realien" in der Literatur [und natürlich nicht nur dort, sondern in allen zwischenmenschlichen Kontexten, H.P.] sind Dinge, die das Wort im Keim in sich tragen" (ibid. 353). Und das muß zur Aussprache kommen, um kontextuellen, gemeinschaftlichen Sinn aufscheinen zu lassen. "Die Gegebenheiten des Lebens, Menschen, Geschehnisse, das eigene Selbst werden allein in solchen , Thematisierungen in Bezogenheit'- und nur dort - sinnhaft" (Petzold 2002b). Für Personalisierung in Bezogenheit besteht die Aufgabe darin,

"das äußere Milieu, das mechanisch auf die Persönlichkeit einwirkt, zum Sprechen zu bringen, d.h. das potentielle Wort und den potentiellen Ton darin zu erschließen, es in den Sinn-Kontext einer denkenden, sprechenden und handelnden (auch schöpfenden) Persönlichkeit zu verwandeln. Im Grunde ist dies jede ernsthafte Rechenschaft über sich selbst (in der Beichte), jede Autobiographie, jede Lyrik" (Bakhtin 1979, 353f.) - jede Therapie natürlich. Der Sinn-Kontext aber ist der eines vielfältigen, polylogischen, interkulturellen Miteinanders: intersubjektiv/interpersonal ins Intrapersonale gespiegelt, intermental ins Intramentale eingeflossen. "Die Geschichte der kulturellen Entwicklung führt uns zur Geschichte der Persönlichkeitsentwicklung" (Vygotsky 1992, 77). Persönlicher Sinn ist deshalb nicht zu lösen vom S i n n der Kultur(en), denen ein Mensch zugehört, denn "die kulturellen Verhaltensformen entstehen nicht einfach wie eine bestimmte äußere Fertigkeit. Vielmehr werden sie, weil sie neue Beziehungen in der Persönlichkeit schaffen und deren Struktur völlig verändern, ein nicht wegzudenkender Teil derselben" (ibid. 210). So verschränken sich individueller und kollektiver Sinn, S i n n als ein Hinund-Her-Laufen von Sinnströmen, die sich wechselseitig erhellen, bereichern, erschaffen, indem sie die polyprismatischen Zerstreuungen von Sinn in "Serien von Doppelspiegeln" (Levin et al. 1974, 70) auffangen, rückspiegeln, die dabei entstandenen und entstehenden Interlokutionen zu bündeln vermögen zu Intertexten, Transtexten, geladen mit Sinnen, die sich wieder und wieder überschreiten: transversalen Sinn hervorbringend – für eine Zeit lang.

Damit sind Eckpunkte meiner Überlegungen zur Sinnfrage umrissen, vor deren Hintergund weitere Explorationen, Collagierungen, Überschreitungen möglich werden. Evolutionsbiologische und kulturtheoretische Perspektiven werden zusammengebunden, die Hermeneutik – beim Sinnthema unverzichtbar – wird auf ihre biologischen, neurophysiologischen und kulturellen Hintergründe befragt und eröffnet als "Metahermeneutik" – so mein Term und Konzept - (Petzold 1998a), sich selbst in den Blick nehmend, neue Wege. Es wird in diesem Beitrag Idee an Idee, Konzept an Konzept, Erzählung an Erzählung, Auslegung an Auslegung gefügt, eine collagierende Hermeneutik (idem 2000b) als methodischer Zugang gewählt, denn diese ist nicht kerygmatisch. Das Sinnthema gerät allzuleicht zur Verkündigung, zur Lehre (u.a. durch Verkündigungs- und Belehrungserwartungen). Collagierende Hermeneutik hingegen lädt Leserinnen und Leser zur "bricolage" (Lévi-Strauss 1972) ein, zu einem "kreativen Puzzlespiel", da Sinn immer eine immens persönliche Dimension hat,

die bei diesem Thema aktiv einbezogen werden muß. Ich, Hilarion G. Petzold, habe keine ewigen Wahrheiten zu verkünden und keine hehre Lehre zu verbreiten, sondern lade als ein durchaus kenntnisreicher Mensch mit diesem Text – er ist mein Bei-trag –, zum Beitragen ein, lade ein, "anzudocken" (früher, in lokaleren Zeiten, geruhsameren auch, lud man zum Gastmahl).

Man kann zu diesem Text hinzufügen, Abstriche machen, polemisieren, man kann ihn in Diskussionen, Disputen interlokutiv ausfächern oder komprimieren, man kann ihn kommentieren, weiterschreiben, das Netz der Intertextualität weiter knüpfen, kokreativ tätig werden, denn:

Aus entfalteter Vielfalt emergiert Sinn und wieder Sinn und wieder ...

#### 2. Zur Pluralität von Sinnkonzepten – Sinne

Der Mensch ist ein Mikrokosmos.

Demokrit fr. 34

Der Seele ist der Logos eigen, der sich selber vervielfältigt. Heraklit fr. 115

Sein ist pluriform, ist konnektiviertes Mitsein i m F l u ß. Sein ist vielfältiges Leben. Leben ist Bewegung. Im evolutionären Strom des Lebens konstituieren die Kontext/ Kontinuum durchquerenden Bewegungen des Lebendigen in ihren Iterationen, Explorationen, Begegnungen² pluriformen S i n n und sie generieren auch immer wieder chaotischen Sinn, Unsinn, Widersinn – insgesamt einen P o l y l o g o s. Dieser führt in vielfältige, vielsprachige Rede, in P o l y l o g e, die sich wieder und wieder und wieder überschreiten: ein permanenter Fluß von Transgressionen aus einem Sinn zu anderem.

Petzold 1970c, 42

Die Unendlichkeit der Welt als solcher, die Komplexität der mundanen Lebenswelt im Zeitalter der Globalisierung, die Vielfalt der verschiede-

Es sei daran erinnert, daß Begegnung im ahd., mhd. u.a. ein Widerfahrnis, ein Aufeinandertreffen, ein Kampf bedeutete, und daß Beziehung vom ahd. bitiuhan, überziehen, einschränken kommt: der Himmel bezieht mit Wolken, der Efeu den Baum, der Feind bezieht das Land (Kluge 1995).

nen sozialen Welten, des Cyberspace stellen Sinnfragen in eine nicht zu überschauende Mannigfaltigkeit von Kontexten, so daß es fast müßig erscheint zu betonen: Sinnfragen sind keineswegs eine Besonderheit der Psychotherapie. Solche Fragen auf diesen im gesellschaftlichen Leben eher schmalen und unbedeutenden Bereich einzuschränken hieße, eine unbillige Einengung vorzunehmen, zumal (das sollte mein Beitrag zum Sinnkonzept in der Gestalttherapie, Bd. 2 dieses Werkes) exemplarisch deutlich machen) in der Psychotherapie und hier im Sprachspiel einer einzigen "Schule" (dazu noch zentriert auf ihren "mainstream", es würde sonst völlig unüberschaubar) bei der Betrachtung ihrer Modellvorstellungen und Begriffe höchst verschiedene Sinnkonzepte freigelegt werden und auch beim Betrachter zum Tragen kommen können. Überlegungen zu Sinnfragen sollten deshalb weit greifen, weit in die so unterschiedlichen Lebenswelten, Alltagswelten, Fachwelten, Frauenwelten, Männerwelten, Kinderwelten hinein und damit in die interdisziplinären, ja interkulturellen Diskurse vielfältiger Welten, deren Mannigfaltigkeit die Menschen als "Mikrokosmen" wiederspiegeln. Dann aber wird es auch wichtig, ja notwendig, immer wieder Komplexität zu reduzieren (Luhmann 1968), etwa durch thematische Eingrenzungen, die sich indes zu anderen Perspektiven hin wieder öffnen müssen. Ein Oszillieren zwischen Fokussierungen und Überblick wird notwendig, um sinntragende Wissens-, Erkenntnis-, Erfahrungs- und Handlungströme zu konnektivieren (in die Breite gehend), auszuloten (in die Tiefe dringend) und visionär zu übersteigen (in die Höhe schauend, um in der räumlichen Metaphorik zu bleiben). Ich tue dies an dieser Stelle nicht ohne Vorannahmen, stehe also in Diskursen. Viele sind mir bewußt – doch längst nicht alle: die sozialisationsbedingten Einflüsse des deutschen, russischen und französischen Kulturraums, natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Makrodiskurse wie Psychologie, Soziologie, Theologie, Medizin und Phiolosophie mit Phänomenologie, Strukturalismus, Hermeneutik, Mesodiskurse wie die Integrative Therapie und ihre Quellen: Gestalttherapie, Psychoanalyse, Psychodrama, Verhaltenstherapie, Leibtherapie, und zahllose Mikrodiskurse usw. usw. (vgl. ausführlich Petzold 2002h, 2004b) - Ich entdecke beständig neue Einflüsse, begebe mich in neue oder werde von Diskursen überzogen oder unterwandert, oft ohne es zu bemerken. Ich begebe mich seit Schülertagen in Ko-respondenzen, trete in kollegiale, intradisziplinäre und in interdisziplinäre Diskurse, setze mich kontroversen Disputationen aus oder zettle sie an, um die mich bestimmenden Sinnmatrizen zu erkennen, die mich umgebenden Sinnareale zu durchqueren, sie zu

überschreiten, wo es geht, und lande immer wieder bei den Fragen, welche **Diskurse** mich hierzu bestimmen, welcher "Wille zum Wissen", welche Angst, welche Sehnsucht ...? Die Antworten sind vielfältig und wandeln sich über die Zeit, zum Teil so tiefgreifend – obgleich ich in meinem Denken und Fühlen sehr konstante Leitlinien habe – so grundsätzlich, so sinnvoll, ohne daß vorgängiger Sinn entwertet worden wäre, daß ich aus *meiner* subjektiven Erfahrung, meiner Lebenserfahrung sagen muß:

#### Es gibt mannigfaltigen Sinn, SINN in Fülle.

Im Titel dieses Textes steht nun nicht "Sinn", sondern "Sinnfindung". Das ist bewußt so angelegt und entschieden, denn ich affirmiere: den Lebenssinn gibt es nicht. Das ist eine – für mich – sinnstiftende Geltungsbehauptung, die diskursiv konfrontiert werden kann und zu Konsensoder Dissenspositionen führen wird. Einer meiner Referenzphilosophen, Maurice Merleau-Ponty (1945, 343) – das sei wiederholt –, pflegte zu sagen: "Il y a sens" – "Es gibt Sinn", aber es gibt nicht den Sinn, sondern es gibt vielfältigen Sinn, den wir immer wieder ergreifen, immer wieder schöpfen, erschaffen müssen, und der vielleicht bei meinem Nachbarn oder bei einem Freund schon ein ganz anderer ist, ganz andere Qualitäten hat als bei mir. Wir müßten uns – daran geht kein Weg vorbei – darüber ver s t ä n d i g e n, was wir unter Sinn verstehen, und in sofern kann (das meine ich, traditionelle Systemiker könnten anderes meinen) das Thema nur diskursiv, ko-respondierend angegangen werden, d.h. in Begegnungen und Auseinander-setzungen (nach denen man sich wieder zusammensetzen kann und ggf. auch unisono sprechen kann). Dieser Text soll deshalb Anstoß zu einem Polylog bieten, dem Sinnthema vertiefend nachzugehen in verschiedenen "communities" und zwischen ihnen, mit und zwischen ihren verschiedenen Sinnauffassungen, ihrem unerschiedlichen Sinnerleben, ihren differenten, divergenten Sinnschöpfungen und Sinngestaltungen, denn die "communities" bieten recht unterschiedliche Kontexte, und diese bergen unterschiedlichen Sinn, stehen aber ihrerseits in weiteren Kontexten, die wiederum neuen Sinn bereit halten – der Horizont, Weltkomplexität, ist unendlich.

#### Die Möglichkeiten von Sinn vor dem Horizont von Welt sind unendlich.

Das konfrontiert uns mit dem Komplexitätsproblem, der Notwendigkeit, Komplexität zu reduzieren (was in der Regel neue Komplexität schafft), oder auf das Schaffen von Komplexität zu verzichten – was Men-

schen sehr schwer fällt (vgl. von Hentig 1975), aber bei einer auf Nachhaltigkeit angewiesenen mundanen Ökologie unverzichtbar werden wird.

Simm liegt in Zusammenhängen, strukturiert die Komplexität von Zusammenhängen durch das Aufzeigen von Differenz in distinction und indication (Luhmann, Spencer Brown)

Eine solche "funktionalistische Sinnkonzeption" hat Luhmann (1968; 1971) erarbeitet. Sinn ist in ihr keine persönliche oder intersubjektiv bedeutsame Größe eines subjektiven Sinnsystems, sondern eine Unterscheidung, die durch Bezeichnung einer Form (Grenze, Position, eines spezifischen Sinnes) Sinn möglich macht.

Und natürlich hatte er damit bei PsychotherapeutInnen (und nicht nur bei diesen) keine Aufmerksamkeit mobilisiert – selbst nicht bei den "systemischen" TherapeutInnen und SupervisorInnen, die die mit diesen Positionen aufgeworfenen Probleme mehrstenteils in souveräner Ignoranz nicht zur Kenntnis nehmen, wie Ebert (2001) in seiner umfänglichen Untersuchung gezeigt hat. Die klassische Einrede von Habermas (Habermas, Luhmann 1971) hat zwei Positionen prägnant gemacht, die im "Widerstreit" (Lyotard 1987) geblieben sind, und zwar so sehr, daß es vielfach nicht möglich scheint, den "anderen Sinn" als anderen zu sehen und zu nutzen. Aber "Sinn als Differenz" ist ein nützliches Konzept, auch für subjekttheoretisch argumentierende TherapeutInnen, und das sind sie de facto in ihrer klinischen Alltagspraxis alle – auch die Verhaltenstherapeuten und Systemiker -, selbst wenn ihre Theorie nicht unbedingt auf den Subjektbegriff abstellt, wie bei den psychoanalytischen, tiefenpsychologischen und die humanistisch-psychologischen KollegInnen. Noch schwerer tun sich TherapeutInnen mit den subjekt- und sinnkritischen "Positionen" von Foucault oder Derrida. Beide zentrieren auf Differenz, aber sie haben andere Positionen als Luhmann (positions sind "Szenen, Akte, Figuren der dissémination", Derrida 1986, 184). Derrida verwendet einen phonetisch von "différence" nicht zu unterscheidenden Kunstterm "différance" bewußt doppelsinnig, um den Prozeß des Differierens/Differenzierens in dem doppelten Sinne des Verbs "différer" (frz. = aufschieben, verschieden/unterschiedlich sein) zu umfassen. "Différance" stellt eine Differenzen erzeugende Tätigkeit dar, bei gleichzeitiger Verzögerung abschließender Wertungen, so daß durch diesen Aufschub (idem 1976, 99; 1986, 154) Verbindungen möglich werden, Konnektivierungen, die das "Emergenzpotential" (Petzold 1998a, 312) von Systemen – z.B. Teams, Lern- oder Therapiegruppen – Ko-respondenzgruppen, steigert, ihre Fähigkeit, Neues, Innovation hervorzubringen, immer neuen Sinn zu erzeugen (idem 2000h). Für Derrida existiert nur das unabschließbare Spiel der Differenzen, die Bewegung der Signifikanten. Hinter der Welt der Erscheinungen gibt es für ihn (wie für Nietzsche) keinen "tieferen" Sinn und kein "verborgenes Wesen", keinen ultimativen Sinn. Subjekte sind dann nicht mehr als durch Identität, Autonomie und persönlichen Sinn bestimmte Wesen zu denken, sondern als Differierende: in den Bewegungen der différance sich ständig neu Erschaffende (Petzold, Orth, Sieper 2000). Hier wurden kurz prägnante Sinnkonzeptionen aufgezeigt, die zugleich Positionen ausweisen, Räume eröffnen, die füreinander "heterotop" sind (Foucault 1998) und in ihrer Fremdheit sich abstoßen können (und de facto werden diese Positionen im Feld der Psychotherapie kaum miteinander konnektiviert, in eine Ko-respondenz gestellt), die kollidieren können – Schulenstreit –, die sich aber auch annähern lassen, andocken könnten, so daß es an den Grenzen zu "Ereignissen" (événements) kommt, aus denen Neues, Anderes geboren wird, wie Foucault (ibid.) luzide ausgeführt hat.

Sinnareale weisen im "Meer möglichen Sinnes", unendlicher Sinnkomplexität, Grenzen aus.

Mit Hilfe eines solchen "Sinnkriteriums ist es möglich, Weltkomplexität zu reduzieren auf eine vom System aus gesehene kleinere Klasse von systemrelevanten und bezüglich des Umfangs unbestimmte Klasse von zumindestens vorübergehend relevanten Ereignissen und Problemen", wie Hejl (1982, 84) im Diskurs der Systemtheorie ausführt. Damit werden psychische und soziale Systeme – denn nur diese verfügen über Sinn, bestimmen sich über Sinngrenzen und vermitteln sich über diese - für sich im Umweltbezug steuerbar und überlebensfähig, weil Sinn Möglichkeiten zur Verfügung stellt, "innerhalb derer Beobachtungsoperationen stattfinden können" (Gripp-Hagelstange 1997, 53). Diese wiederum bieten die Grundlage für Differenzierung, Selektionen und systemerhaltendes Verhalten. "Mit jedem Sinn, mit beliebigem Sinn wird unfaßbar hohe Komplexität (Weltkomplexität) appräsentiert und für die Operation psychischer bzw. sozialer Systeme verfügbar gehalten. [...] jeder bestimmte Sinn qualifiziert sich dadurch, daß er bestimmte Anschlußmöglichkeiten nahelegt und andere unwahrscheinlich oder schwierig oder weitläufig macht oder (vorläufig) ausschließt" (Luhmann 1994, 94). Ein solches relationistisches Sinnkonzept, in dem Sinn als "Wahrscheinlichkeitsgenerator" in Bezugsmöglichkeiten fungiert, legt die Sinngenese ausschließlich in das System, niemals in die Umwelt: "Nicht alle Systeme verarbeiten Komplexität und Selbstreferenz in der Form von Sinn; aber für die, die dies tun, gibt es nur eine Möglichkeit. Für sie wird Sinn zur Weltform und übergreift damit die Differenz von System und Umwelt. Auch die Umwelt ist für sie in der Form von Sinn gegeben, und die Grenze zur Umwelt sind Sinngrenzen, verweisen also zugleich nach innen und außen" (ibid. 95). Das ist eine andere Sicht als die der *Persi*schen Gestalttherapie oder gewisser Körpertherapeuten, die die "Haut als Grenze" sehen. Das ist auch eine andere *Position* als die *Derridas*. Sie bietet einen anderen, bedenkenswerten, wissenswerten, nutzenswerten Sinn.

Das Sinnkonzept der Luhmannschen Systemtheorie ist sehr abstrakt formuliert und erhebt mit mit seinen generalisierenden Aussagen einen weitgreifenden Geltungsanspruch (Jüster, Petzold 2004), so daß sich für weitere Sinnkonzeptionen wenig Raum zu ergeben scheint. Aber die Fokussierung von Differenz, von Grenzen als Sinngrenzen, von Identität als Unterschied, die Betonung der autopoietischen Geschlossenheit des Systems (das natürlich für Energie und Information offen ist, Willke 1987) bietet eine Sinnfolie, die zu dem von Psychotherapeuten beinahe ubigitär erhobenen Anspruch intersubjektiver Beeinflußbarkeit von Menschen/psychischen Systemen – die therapeutische Beziehung Heilfaktor und Sinnstifter par excellence! (vgl. auch Petzold, Märtens 1998) – einen nützlichen, sinnvollen Gegenpol setzt, das Subjekt auch vor dem (klinisch, ethisch und grundrechtlich) höchst bedenklichen Anspruch vor allem der Psychoanalyse und tiefenpsychologischen Therapie schützt, "Persönlichkeitsstrukturen" verändern zu wollen. Das ist eine prekäre Sinnfolie für psychotherapeutisches Handeln, eine hybrid-ansprüchliche und eine unrealistische zudem, nicht nur wegen Maturanas und Luhmanns (1986, 77) Annahme, daß autopoietische Systeme von außen zwar irritiert, aber nicht verändert werden können, sondern, weil das psychodynamische Konstrukt "Persönlichkeitsstruktur" so problematisch ist, daß die Veränderungsbehauptung letztlich empirisch nicht überprüfbar ist. Die klinische Erfahrung spricht überdies gegen einen solchen umfassenden Anspruch.

Nun könnte man sich auch auf die Seite der Subjektheoretiker schlagen, um wiederum das Subjekt vor der Funktionalisierung der Systemiker zu schützen, vor seiner "Auflösung" durch die Theoretiker der Postmoderne gar. Man könnte auf die Position von Habermas oder auf die der Tiefenpsychologen einschwenken, die den Gewinn von Autonomie im Durcharbeiten von Übertragungen auf ihre Fahnen geschrieben haben, oder auf die der Personologen in der Folge von Buber, die wie viele Rogerianer und GestalttherapeutInnen (Doubrawa, Staemmler 1999) affir-

mieren, daß Autonomie, Freiheit, subjektiver Sinn aus intersubjektivem Miteinander gewonnen wird (so allerdings nicht bei Fritz Perls 1959, vgl. Petzold 1997s, 2000e). Aber kaum haben diese "Schützer des Subjektes" (Zerka Moreno, Lore Perls, Carl Rogers) die Bühne betreten, da treten Foucault, Derrida und Deleuze auf den Plan mit ihrer Kritik des humanistischen Subjektbegriffes, um die zu Schützenden vor den Schützern zu retten. Denn das "Subjekt" der therapeutischen "Aufklärer" (von Freud bis Kernberg) und der therapeutischen "Humanisten" (von Rogers bis Gendlin) ist gar nicht so frei wie es scheint. Foucault (1998) zeigt in seinen Analysen die anonyme Macht "verborgenen Sinnes", die "dunkle Seite der Aufklärung", deren weiterwirkende Techniken der Subjektkonstitution eine subtile und nachhaltige Kontrollierbarkeit und Selbstkontrolle/ Selbstunterdrückung zur Folge hatten, disziplinierte Subjekte, die sich befreit zu haben meinen. Diese vermeintliche Freiheit wurde nicht zuletzt über Techniken der "Selbstentwicklung" (Analyse, Therapie, Selbsterfahrung etc.) gewonnen, die durch stereotypisierte "Entwicklungsmuster nach vorgegebenen Normen" (Dauk 1989) - etwa die Typik deutungs- und einsichtszentrierter Couchanalysen mit ihrem Set psychoanalytischer "Tugenden" unter dem Schatten der Deutungsmacht" (Pohlen, Bautz-Holzherr 1994), die Typik gestaltherapeutischer Hier-und-Jetzt-Prozesse bzw. Kontaktzyklen mit ihrem Set an "rules and games" (Perls 1980) und anarchistischen Handreichungen für eine "gestaltisches" Leben (Blankertz 2000). In diesen "Befreiungspraktiken" ist oft genug eine verborgene Zwangsapparatur durch "kalibrierten Sinn" installiert (gestaltischen, analytischen, humanistischen etc.), der kaum kritisch hinterfragt werden kann, aber dringend der Dekonstruktion bedürfte. "Diskursanalyse" (sensu Foucault, vgl. Bublitz et al. 1999) und "Dekonstruktion" (sensu Derrida, vgl. Parker 1999) bieten hier Korrektive und natürlich auch die systemische "Beobachtung" als operativer Vollzug einer Unterscheidung (distinction) durch Bezeichnung (indication) - mit Spencer Brown. Sie ermöglicht eine Trennschärfe, die Hintergründe und Zusammenhänge differenzieren kann, ohne auf eine Deutungsmacht und ihren Hintergrund – etwa den einer ontologisierenden Theorie (Luhmann 1993, 37) rekurrieren zu müssen, wie auf die antiquierte Triebtheorie der Psychoanalyse oder die Realitätstheorie des Awarenesskonzeptes in der Gestaltherapie (als ob das in der awareness Gespürte nicht gesellschaftlich präformiert sei, sondern unverstellte Realität des Subjekts, ein Stück unberührter Natur, vgl. etwa Barry Stevens 1977).

Die Beobachtung "zweiter Ordnung" als ein Beobachten des Beobachtens vermag einen "anderen Sinn" (nicht einen "tieferen" oder "höheren", allenfalls einen breiteren) festzustellen. Bei der Beobachtung einer Psychonalyse würde der Beobacher ex professione (der Analytiker bei seiner Arbeit) in den Blick genommen, um zu sehen, was der "beobachtete Beobachter nicht sieht", und weiterhin zu sehen, "daß er nicht sieht, was er nicht sieht" (Luhmann 1990, 58). Erst dann kann ein anderer Sinn erscheinen. Dieser Text klingt wie ein Text Freuds, der vom Neurotiker verlangt: "volle Aufrichtigkeit gegen strenge Diskretion. Das macht den Eindruck, als streben wir nur die Stellung eines weltlichen Beichtvaters an. Aber der Unterschied ist groß, denn wir wollen von ihm nicht nur hören, was er weiß und vor anderen verbirgt, sondern er soll uns auch erzählen, was er nicht weiß" (Freud, Die psychoanalytische Technik, 1940, StAG 1975, 413). Nun, auch der Unterschied zur "Beobachtung zweiter Ordnung" ist groß, denn sie gewinnt Sinn durch beobachtende Differenzierung. Freud hingegen beobachtet den Patienten nicht wirklich. Er "rät", konstruiert Sinn anhand stereotyper Deutungsschablonen: "Wir verpflichten ihn [den Patienten sc.] auf die analytische Grundregel, die künftig sein Verhalten gegen uns beherrschen soll [...] gelingt es ihm, nach dieser Anweisung seine Selbstkritik auszuschalten, so liefert er uns eine Fülle von Material, Gedanken, Einfälle [...] die uns also in den Stand setzen, das bei ihm verdrängte Unbewußte zu erraten und durch unsere Mitteilung die Kenntnis seines Ich von seinem Unbewußten zu erweitern" (ebenda, S. 413, meine Hervorhebungen). Und das soll Befreiung, Autonomie, souveräne Subjektivität hervorbringen? Der Analytiker bleibt in "seinem analytischen Sinn" gefangen und sein Patient mit ihm, und das Problem ist, daß es sich um einen Sinn handelt, der in der Regel nicht überschritten wird, ja werden kann. (Kontrollanalyse oder methodenspezifische Supervision helfen hier kaum weiter, verwenden sie doch die gleichen Beobachtungsparamenter und Referenzrahmen wie der Beobachtete, was überwiegend dazu führt, daß sich die gleichen Phänomene, Sinnhaftigkeiten, Fehler natürlich, reproduzieren und sich die Theorie – gegen Außenperspektive und kritische Differenz immunisiert – perpetuiert, wie die klassische Psychoanalyse und auch die klassische Gestalttherapie, alle "Klassiken" eigentlich, eindrucksvoll zeigen.)

Aber:

Sinn ist nur durch Sinn negierbar. Hinter dem Sinn steht nichts, was Sinn erklären könnte, denn das müßte wieder Sinn sein. Gewiß kann man sinnhaft beobachtend annehmen, Sinn müsse irgendwann irgendwie in die Welt gekommen sein, eine evolutionäre Errungenschaft sein. Selbst das geht nicht ohne Sinn. (Krause 1996, 62)

Natürlich haben diese "systemischen" Konzepte Probleme, gibt es "Sinnzusammenbrüche" (Stäheli 2000), den "blinden Fleck in Luhmanns Systemtheorie" (Schulte 1993), Flecke (plur.) sogar; denn wenn man die Beobachtung "zweiter Ordnung" auf sie selbst anwendet – und Luhmann (1992) hat das mit seinen Texten in den "Beobachtungen der Moderne" ansatzweise versucht - so kommt man unweigerlich an ein punctum caecum. Luhmann müßte fragen, warum er denkt, wie er denkt. Er müßte dazu nicht nur sein Denken mit anderem Denken, seinen Sinn mit anderem Sinn vergleichen (komparativer Ansatz), er müßte andere Disziplinen, Diskurse hinzuziehen, sich beobachten lassen, in Frage stellen lassen (dekonstruktiver Ansatz), um sich dann in Frage zu stellen, die Grenzen des eigenen Diskurses aufzusuchen, offenzulegen, sich von anderen Diskursen und Diskursarten bereichern oder eingrenzen zu lassen, sich interpretieren zu lassen und diese Auslegung auf- und zurückzunehmen für das Verstehen und Erklären des Eigenen (metahermeneutischer Ansatz), die "Sinnressourcen" anderer Diskurse zu nutzen. Das erfordert natürlich die Bereitschaft und das Vermögen - im Sinne einer geistigen Offenheit und "broadmindedness" -, auch einen "anderen Sinn" zu denken, sich in das Wagnis neuer Interpretationen zu begegeben, denn "überall, wo die Interpretation am Werke ist, eine semantische Innovation im Spiel ist" - so Ricaur (1992, 93) -, entsteht über die Sinnvorschläge anderer Diskurse Neues. Ein Anspruch auf ultimative Novität oder ein Innovationsmonopol erweist sich deshalb als genauso absurd wie jeder Versuch, ultimative Sinnmonopole zu errichten, wie es gewisse Orthodoxien (z.B. die psychoanalytische) chronifiziert-chronifizierend versuchen. Deshalb ist es ja so wichtig in jeder denkerischen Arbeit, "nicht den Kreis zu schließen, Wissen zu zentralisieren oder zu totalisieren, sondern die nicht reduzierbare Pluralität von Diskursen offen zu halten. Es ist wesentlich zu zeigen, wie die verschiedenen Ebenen verbunden sein können oder sich überschneiden, aber man muß der Versuchung widerstehen, sie identisch zu machen, zum Selben" (Ricaur 1991, 472f.). Aus einer solchen Haltung, die mit dem integrativen Konzept der Sinne eng verbunden ist, spricht ein tiefer Respekt vor der Eigenständigkeit, der Unizität, der Schönheit und Würde der großen Diskurse: des Denkens, der Philosophie, der Ethik, der Naturwisssenschaften, der Literatur, des Dramas, der Musik, der bildenden Kunst, der humanitären Praxis ... – sie alle sind als "Menschenwerke" einzubeziehen. Nicht umsonst ist *Riæur*, den zu hören wir das Vergnügen hatten und dem es immer darum ging, zwischen den z.T. fundamentalen Differenzen der *Diskuse* Verknüpfungen/Konnektivierungen herzustellen, zwischen den Diskurssphären zu vermitteln, ihr Verhältnis zueinander zu erläutern, ein zentraler Referenzphilosoph der Integrativen Therapie (*Petzold* 2002h, 2004d). Die Interpretation wird in solcher sinnstiftenden, konnektivierenden Arbeit (wir sprechen von "*schwachen Integrationen*", die im Vernetzen zentrieren, vgl. idem 2002b) selbst zu einer "Diskursmodalität, die an der Überschneidungslinie von zwei Sektoren, dem des Metaphorischen und dem des Spekulativen, operiert" (*Riæur*, Lebendige Metapher 1986, 284).

Ich neige dazu, die Welt des Diskurses als eine Dynamik von Attraktionen und Repulsionen aufzufassen, die unaufhörlich Sektoren mit dezentrierten organisatorischen Ausgangspunkten zueinander in Wechselwirkung bringen, ohne daß dieses Wechselspiel je in einem absoluten Wissen zur Ruhe käme, das seine Spannungen in sich auflöste. (ibid. 283)

In der von mir entwickelten "metahermeneutischen Mehrebenenreflexion" (Petzold 1994a; Petzold, Orth 1999), geht es ganz in dieser Linie um Ähnliches. Ich habe hier einen interdisziplinären Ansatz zur "Beobachtung der beobachteten Beobachtung", der "Reflexion der Reflexion" auf ihre historischen, kulturellen, ökonomischen Bedingungen hin entwikkelt, nicht um einen Letztsinn zu finden, keineswegs auch, um immer zu "starken Integrationen" im Sinne übergeordneter Zusammenfassungen oder Transgressionen (idem 2002b) zu kommen, obgleich "transdisziplinäre Emergenzen", die grundsätzliche Innovationen schaffen können, immer wieder geschehen. Aber diese Mehrebenenreflexionen führen zumeist in einen pluralen Sinn, in Sinne, setzen verschiedene Sinnhorizonte frei, gewinnen manchmal im transdiziplinären Diskurs auch übergreifenden, transversalen Sinn - für einige Zeit ... bis er wieder überschritten wird, ohne daß damit "die tiefe Originalität, die nicht reduzierbare Intention, die einzigartige Vision der Realität, die eine Philosophie uns vorschlägt" (Ricaur 1955, 47) oder eine therapeutische Welt-, Lebens-, Gesundheits-, Krankheitssicht damit aufgehoben, anihiliert würde. Ihr Geltungsraum kann eingeschränkt werden, sie kann Zuhörer, Leser, Mitdenker, Mitpraktiker verlieren - wie so Vieles im Zeitwind der Geschichte (Ricaur 2000).

Sinne sind Pluralität, die sich beständig überschreitet.

In einem *konnektiverenden-metahermeneutischen* und *komparativen Ansatz* des Sinnerfassens und -verstehens muß sich das *Luhmann*sche Sinnkonzept mit anderen Sinnkonzepten vergleichen.

Ich nenne zwei: das der Organismus-Environment-Verschränkung der ökologischen Systemtheorie (*Gibson*) einerseits und das hermeneutischer Subjekttheorie (*Gadamer, Habermas, Riccur*) mit dem Moment subjektiver Bewertung und persönlicher Bedeutung auf der Grundlage reflexiver und diskursiver Auseinandersetzung mit dem Kontext als Grundlage subjektiven Sinnes andererseits.

Aus dem *dekonstruktiven Ansatz* heraus könnten *Derrida* und *Bakhtin* Anfragen an die Sinntheorie *Luhmann*s und seiner Schule richten, nicht um sie zu "falsifizieren" oder ihre Richtigkeit zu bestätigen, sondern um andere "Sinnsysteme", andere Erklärungsfolien "andere Sinne" zu ermöglichen.

Aus dem *metahermeneutischen Ansatz*, den ich in der Linie *Ricaur*s entwickelt habe, müßte man *Luhmann* befragen, was die Parameter der Interpretation sind, die zwischen den verschiedenen Beobachtungsebenen zum Tragen kommen, und ob man – da es letzlich um menschliches Leben und Zusammenleben geht, um Lebensglück und Leid konkreter Menschen, um Unrecht und Gerechtigkeit für Gruppen, um Krieg und Frieden zwischen den Völkern (*Petzold* 1986a, 2003d), um die nachhaltige Bewahrung dieser Welt oder um ihre progedierende Zerstörung – wirklich alles der anonymen Prozessualität einer (letztlich im prähumanen Bereich des Physikalischen und Biologischen angesiedelten) "Selbstregulation" (*Luhmann* 1984) anheim stellen darf?

Der Blick auf die "ökologische Systemtheorie" und "dynamic systems theory" der Gibson- und Bernstein-Schule (Kelso 1995; Bongaard 1996) zeigt, daß aus evolutionstheoretischer Sicht "Sinn" in die "Passung" von animal/man and environment gelegt werden muß, weil hier "Lernen" neuen Sinn hervorbringt (vgl. zur Integrativen Lerntheorie Sieper 2001; Sieper, Petzold 2003). Es ist fraglich, ob der Sinn zwischen Menschen und Menschen und environment gänzlich auf das gleiche Fundament gestellt werden kann (in Teilbereichen wird das schon möglich und notwendig sein).

Sinnsuche ist ein Lernprozeß, Sinnfindung ein Akt gelungenen Lernens.

Gelungenes Lernen bietet Muster der Unterscheidung, die neues Lernen als Feststellung von Differenz zu Bekanntem ermöglicht.

Aber ist das Neue auch gewollt, ist es funktionabel für das menschliche Zusammenleben in komplexen "Lebenslagen" (*Petzold* 2000h), ist es lebenserhaltend? Derartige Fragen – aus Hinter- und Untergründen – müssen immer auch "ans Ohr dringen", gehört werden, bei aller Faszination am unendlichen Spiel der Fraktale, der dissipativen Strukturen, der autopoietischen Selbstregulationen, der intersystemischen Relationen. Bewertungen sind letztlich nicht vermeidbar, weil es letztlich "ums Leben" geht, ums "Überleben" und um das "gute Leben" (*Steinfath* 1998), und das alles ist nicht allein funktionalistisch zu gewinnen – die alte Problematik der *Habermas-Luhmann*-Debatte (1971, vgl. *Maciejewski*, 1974, 1975) taucht wieder auf, aber man braucht heute nicht mehr, wie die beiden Protagonisten und die Mehrzahl der damaligen Disputanten, zu polarisieren, sondern kann im *Ricæur*schen Sinne Verbindungslinien ziehen, im Sinne meiner Metahermeneutik substanzvolle "Sinne" *konnektivieren*, die sich in beiden Diskursen finden.

Durch Sinnsuche, Sinnfindung, Lernen erschlossener SINN bedarf der Bewertung der am Sinnfindungs- und Sinnstiftungsprozeß Beteiligten und der von diesem Prozeß und seinen Ergebnissen Betroffenen (die vielleicht nicht beteiligt wurden), um Sinn für Menschen und Menschengruppen in ihren z.T. sehr unterschiedlichen Lebenslagen zu schaffen. Solcher Sinn wird in unvermeidbarer Weise ein ko-respondierend "ausgehandelter" sein müssen.

Funktionale Modelle, wie das ökologische, erklären in überzeugender Weise etwa die spontanen koordinierten Bewegungen (*Turvey* 1990) von Lebewesen in *ihren* (bekannten, gelernten) Kontexten: des Jägers in *seinem* Revier, des Kindes auf *seinem* Spielplatz, der Köchin, die "schlafwandlerisch sicher" in *ihrer* Küche "rotiert", wenn das Lokal voll ist, und bei der jeder Handgriff "sitzt". Aber für die *Bewertung* der Funktionen geben sie wenig her. Ähnliches findet man bei *Merlean-Ponty* (1942), wenn er im *Verhalten* eine "Verschränkung von Innen und Außen" (*Waldenfels* 1978) als Sinneinheit gegeben sieht, aber er bietet eine Überschreitungsmöglichkeit durch einen erweiterten, nicht funktionalistisch begrenzten Sinnbegriff. Nichts kann nach dieser Sichtweise an *Sinn* generiert werden, was die "Welt", und sie ist eben mehr als *environment*, nicht schon als

Möglichkeit (affordance) bereit hält. Dieser Gedanke kann unmittelbar weiterführen, noch ausgedehnt und rigoroser gefaßt werden:

Es ist kein Sinn, der nicht als Möglichkeit schon in der Welt gegeben ist.

Sicher, Sinn muß von jedem System durch indication und distinction "ergriffen" werden, aber dies ist nur möglich, weil die Werkzeuge des Ergreifens (die Sinne) und Begreifens (das Cerebrum) genau auf diese Aktivität "gepaßt" sind (Bischoff 1996), der Sinn also in System und Umwelt zugleich liegt und in dieser und aus dieser Koppelung (vgl. den Begriff bei Maturana 1987, 101f.; Merleau-Ponty 1964 spricht vom "Scharnier", charnière) aus der Fülle möglichen Sinnes Novität, neuer Sinn hervorgebracht wird. Und das gilt auch für humane, sprachlich und gedanklich gefaßte Sinnsysteme.

Es geht hier – das sei unterstrichen – keineswegs um einen metaphysisch aufgefaßten "primordialen Sinn", der in den "Tiefen des Seins" ruht (vgl. infr.) und "nur" aufgefunden werden muß. Ein solcher Sinn kann angenommen werden, aber er trägt den Stempel der Selbigkeit genau wie die Annahme eines transzendentalen Ortes, der allen Sinn enthält - ein "Gedächtnis Gottes" etwa, das nur behält, eines Gottes, der in seinem Pleroma, seiner Fülle, alles hat/ist und nichts entwirft. (Teilhard de Chardin hat hier eine andere Vision vorgelegt). Es geht mir um Sinn/Sinne in einer "Welt als System", erfüllt von Systemen, die füreinander Umwelt sind und als Möglichkeitsraum begriffen werden können. Damit wird es möglich, "Sinn als Potentialität" zu denken, der sich in beständig neuen Ansichten und in beständigen Überschreitungen (frz. transgressions) als ein seus créateur erweist. (Dabei sieht auch Luhmann [1968] die "Welt" als einen solchen Möglichkeitsraum, Winnicott [vgl. Neubaur 1987] sieht seinen potential space ganz anders, noch anders sind die Ansichten von Foucault [1998] über die Heterotopien, die verschiedenen Räume, an deren Grenzen "Ereignisse des Neuen" aufscheinen. In einer solchen Konzeption des seus créateur entfaltet Sinn als "Möglichkeit einer Ansicht" oder "Auf- und Übersicht" ein spielerisches Moment, bringt andere Sichtweisen hervor, die wieder andere entzünden:

#### Sinn gebiert Sinn und wieder Sinn und wieder...

Sinn, der vielleicht diffus verknüpft ist oder verknüpft werden kann, taucht in rhizomatischen Flechtwerken auf, welche sich Herrschaftsverhältnissen entziehen – so *Deleuze, Guattari* (1977). Sinn kann der mit unabschließbaren Differenzierungen in Prozesse unendlicher Interpretation

fortfließen - so Derrida, welcher damit der festlegenden Identitätszuweisung zu entgehen hofft. Stuu kann der als Spiel von "Simulacren", Trugbildern (Baudrillard 1978) aufscheinen die "Agonie des Realen" denunzieren ... Diese vielfältigen Sinnkonzepte bei Denkern einer Strömumg der postmodernen, an ihr exemplarisch aufgezeigt - verweisen auf die "Heterogenität der Sprachspiele" (Lyotard mit Wittgenstein). Diese aber bieten die Chance, unterschiedliche Sinnmöglichkeiten für unterschiedliche Realitätsbezüge, Situationen, Aufgaben, Menschen bereit zu stellen, Möglichkeiten, die man sich erschließen kann, wenn man für sie offen ist. Stattdessen entsteht in der Regel unendlicher Streit (siehe das deutsche Psychotherapiegesetz und den unsäglichen Schulenstreit), bitterer Widerstreit bis zur Existenzzerstörung (Lyotard 1987), weil diese Chance nicht als solche begriffen, geschweige denn ergriffen wird, und nicht gesehen werden kann, welchen Reichtum ein unendliches Spiel des Sinnes/der Sinne böte. Selbst der Protagonist der Postmoderne, Lyotard (1987) findet nicht zu einer Kategorie wie "Freude an Vielfalt", eines freudigen Sinnes, sondern bleibt im Kontext des Ernstes, eines ernsten Sinnes: "Die Gerechtigkeit wäre folgende: der Vielfalt und Unübersetzbarkeit der ineinander verschachtelten Sprachspiele ihre Autonomie, ihre Spezifizität zuzuerkennen [...]; mit einer Regel, die trotzdem eine allgemeine Regel wäre, nämlich laßt spielen [...] und laßt uns in Ruhe spielen." - Warum in Ruhe, warum nicht in Erregung, Faszination? Aber das ist wohl eine Frage der persönlichen Bewertung, des Geschmacks, des Naturells ...

Sinn als Potentialität bringt immer n e u e n Sinn hervor. Ihm eignet eine eminent schöpferische Qualität. Er ist spielerisch, Brunnen des Neuen. Spielerische Zusammenstellung von Symbolen aus "Windings" und "Monotype Sorts" an diese Stelle wie im MS oder ähnlich.

Komplexität durch Sinn zu reduzieren, Novität als soche zu erkennen, Wahrscheinlichkeiten abzuschätzen, Optionen zu selegieren erfordert – es sei nochmals unterstrichen – Bewertungen, Bewertungsparameter, Entscheidungen, Wissen. Und hier kommt man an Kernprobleme des Luhmannschen Ansatzes und seiner Sinnkonzeption: Wer weiß, wer bewertet, nach welchen Kriterien er das tut, wer entscheidet? – die Autopoiese? Wenn "soziale Systeme nicht aus konkreten Menschen sondern aus Kommunikation bestehen" (Willke 1993, 44), wer kommuniziert? "Der Mensch kann nicht kommunizieren, nur die Kommunikation kann kommunizieren" (Luhmann 1990, 30). Das ist sophisticated, in diesem "Sprachspiel" konsistent und durchaus erhellend für das Verstehen von

Kommunikation in komplexen Systemen (z.B. Krankenhäusen, multinationalen Konzernen) ... aber in interpersonalen Beziehungen, zwischen Mann und Frau, Eltern und Kind, zwischen Freunden, Therapeut und Patient? So elegant der systemtheoretische Rahmen ist, so fruchtbar seine Erklärungsmöglichkeiten sind, seine "Sinnpotentiale" haben Grenzen. Jedes "Sprachspiel" (Wittgenstein), jede elaborierte Theorie (z.B. Gestalt-, Feld-, Systemtheorie, die Ähnlichkeiten haben, aber nicht funktional äquivalent sind! oder die Psychoanalyse, die Verhaltenstherapie, die systemische Therapie etc.) verfügen über eigene Sinnpotentiale, die sich spezifisch nutzen lassen, wenn man ihre Grenzen kennt und multitheoretisch zu arbeiten bereit ist (Luhmann 1992; Petzold 1998a; Ricaur 1975, 1981, 1985), d.h. sich nicht auf einen Sinn begrenzt (wie dies für Fundamentalisten jedweder Couleur charakteristisch ist).

Habermas und Luhmann (1971) haben sich letztlich über das Subjektproblem gestritten (und damit verbunden über die Probleme der Freiheit, der Werte, des "guten Lebens", des Sinnes usw.). Man könnte ohne in der Debatte (vgl. zu ihr die Beiträge in Maciejewsky 1974, 1975) dem einen oder anderen "Recht" zu geben – sagen: Das Konzept des reflexiven "sinnkonstituierenden" Subjekts (sensu Habermas) "macht Sinn" für eine Psychotherapie, der es um Subjektivität und Intersubjektivität, um "Identität" durch Identifikation geht. Man könnte auch für Luhmann (1994, 142) votieren, wenn er meint, daß die eigene "Identität" im Rückgriff auf die eigene Geschichte der Unterscheidung von Selbstreferenz und Fremdreferenz gebildet wird. "Dieser Rückgriff erfolgt heute jedoch nicht über Identifikation, sondern über Desidentifikation, über Differenz" (idem 1992, 14). Dies ist eine andere Sicht. Sie bietet einen anderen, auch für die Psychotherapie fruchtbaren Sinn: die Betonung des Eigenen durch Differenz. Aber ist es tatsächlich durchgängig so, daß die Identifikation "out" ist? "Bravo", "Men's Health", "Amica" würden nicht mehr verkauft, Popstars sängen in leeren Sälen. Die Kultur der Idole und der "life style communities" (Müller, Petzold 1999) spricht gegen diese Annahme in ihrer Einseitigkeit – beide Perspektiven, richtig als Referenztheorien beigezogen, sind indes erhellend.

SINN gründet immer in Dialogen, POLYLOGEN, dem "Du, Ich, Wir" in Kontext/Kontinuum

Hier ist es von Interesse, noch einen anderen *Diskurs* zu Wort kommen zu lassen, den von *Mikhail Bakhtin*. Er würde argumentieren, daß auch *Luhmanns* "Sprachspiele" die Spuren vorausgegangener Dialoge in sich

tragen, daß jeder Begriff "nach Kontext und weiteren Kontexten riecht, in denen er ein intensives soziales Leben geführt hat" (Bakhtin 1981, 262). Für Bakhtin liegt der Sinn "außen", da die inneren Dialoge, die wir führen, polyphon sind, Widerklang einstmals geführter und verinnerlichter Dialoge oder Begleitklänge gegenwärtiger Gespräche, keineswegs wie bei Mead – zwischen einem "I and me" oder wie bei Buber in e in e m "Ich und Du". Die Formel der Integrativen Therapie "Du, Ich, Wir in Kontext/Kontinuum" (Petzold 1970c; 1993a/2001, 1084) trägt dem Rechnung, zeigt, daß Sinn immer als pluraler geschöpft und gestiftet wird. Man ist beständig in Vielfalt ("Wir") vernetzt, kann andocken (der Beistrich "," zwingt in keine Verbindung wie ein &), der Andere ("Du") ist vor mir ("Ich"). Nach Bakhtin sind "utterances and texts" in der Au-Benwelt beständig von den Stimmen der Anderen bevölkert, die wir hören, aufnehmen, nebst den Kommentaren wieder anderer Sprecher auch Sprecher in uns -, deshalb muß unser inneres Bewußsein, unser Sinnen und Denken aus Dialogen bestehen, vielstimmig, mannigfaltig, pluriform (vgl. Holquist 1990; Hirschkop, Shepherd 1989; Todorov 1984). Ich selbst spreche vom "Polylog" (1971j; 1988t, 2000b), da selbst in der Zweiersituation (und Dialog kommt ja nicht von gr. dýo, zwei, sondern enthält das Präefix dia, durch, zer-, er bezeichnet also eine strittige Auseinandersetzung, trotz der irenischen Konnotationen von Martin Buber), in der Dyade, das Gespräch umgeben ist von anderen real oder virtuell präsenten Dialogen und Dialogpartnern, andere Dialoge den aktuellen durchfiltern und deshalb ein pluriformer bzw. polyvalenter Sinn entsteht, also genau das geschieht, was Bakhtin mit dem Term Heteroglossie fassen will: eine Situation, in der das Subjekt von zahllosen Impulsen umgeben ist, auf die es antworten kann; der Begriff bezeichnet eine Pluraltität von Beziehungen. Die Probleme, die eine solche Sicht dem radikalen Konstruktivismus macht - und er hat noch andere Schwierigkeiten (Petzold 1998a; Ebert 2001; Bischoff 1986) -, und die Probleme einer rein funktionalistischen Sinnkonzeption sind erheblich. Aber auch die Verfechter traditioneller Subjektheorien, die Adepten von Bubers Personologie und Dialogkonzeption (sie wurde schon lange durch Marcel, Levinas und durch Rivaurs "Temps et récit" herausgefordert, ohne daß PsychotherapeutInnen das zur Kenntis nehmen) kommen in arge Schwierigkeiten. Auch die Anhänger des schematistischen "Kontaktzyklusmodells" (Fuhr et al. 1999) der Gestaltherapie geraten in Bedrängnis, denn es entspricht in seiner schönen Simplizität diesen komplexen Überlegungen zur Pluripersonalität, diesen Beschreibungen der Heteroglossie nun wirklich nicht

(die inneren Stimmen lassen sich mit sorgfältigen Awarenessübungen, dem Lauschen auf die inneren Polyloge leicht auffinden, erweisen Bakhtins Beobachtungen als stimmig). Würde man andere Versatzstücke der Perlschen Theorie stärker fokussieren, ergäbe sich so manche Anschlußfähigkeit: die "subpersonalities", "top dog" und "underdog", die Identifikationstechnik. Hingegen wird das "reowning concept" abgespaltener Teile konfrontiert und muß neu überdacht werden, ob es wirklich und wie es wirklich "Sinn macht", was "Wiederaneignung" eigentlich (psychologisch, neurowissenschaftlich, aber auch phänomenologisch, hermeneutisch) bedeutet, oder ob das "reowning" nur die Projektion einer Sehnsucht ist, die (säkularisierte) Suche nach dem Heil unter dem Konzept der "integrierten Persönlichkeit", eine Vorstellung, die den kryptoreligiösen Diskurs vom "geläuterten Menschen" fortschreibt, der die Sünde des Falls, die Zerrissenheiten in Antinomien (Petzold 1967 IIe) überwinden konnte, seine "Talente ausgrub", sie sich wieder aneignete, mit ihnen wucherte und als "getreuer Knecht" durch die Gotteskindschaft zur himmlischen "patria" gefunden hat, wo er "über viel gesetzt" werden wird – ein später Lohn!

Foucaults Konzept sich fortschreibender, unbewußter kultureller **Diskurse** läßt sich gut mit *Bakhtins* Konzept einer vielstimmigen inneren Dialogik verbinden. Beispiele für den verborgenen Sinn von **Diskursen**, das Murmeln im Hintergrund:

Die Vaterunser und Gutenachtgebetchen, die Sonntagsschule, der Meßgang und alles, was dabei mitklang und mitsprach, sind nicht verloren. "Ich bin klein …" – "Ist Dein Herzchen auch wirklich rein?" – "Hast Du gebeichtet, auch nichts dabei vergessen"/verdrängt/abgespalten? Nein, die impliziten Gebote: → Werde rein → Werde ein rechter Mann, eine gute Mutter → Werde integriert, "reown the dissociated and repressed parts"! hat man nicht verloren, man folgt ihnen automatisch, sie haben sich automatisiert (Perrrig et al. 1993). Diskurse solch "alten Sinnes" werden mit jedem Glockenschlag von Türmen selbst leerer Kirchen in säkularen Städten wachgerufen. Sie wispern durch jedes Schreiben zu Wirtschaftlichkeit, Zweckmäßigkeit, Qualitätssicherung, beruflichen Sorgfalt, das von der "Kammern" kommt (camera, Schatz-, Korn-, Folterkammern der Potentaten, Kollegialgericht, kameralistische Verwaltung). Alter Sinn hängt wie Beichstuhlmuff in den Supervisionen, deren Kontrollaspekt verleugnet wird (supervisio, Kontrolle, supervisor, Aufseher, Wärter, vgl. zur Begriffsgeschichte Petzold, Ebert, Sieper 2001). Alter Sinn durchfiltert die "Richtlinien" (Strenge, Unerbittlichkeit, Maßregelung, Gericht wird aufgerufen), und damit werden "Richtlinientherapien" immer wieder mit Unbarmherzigkeit durchtränkt; das Schreiben jedes "Antrags" (= "Voraussetzung behördlicher, namentlich gerichtlicher Tätigkeit", *Brockhaus*) mit den Atmosphären kontrollierender Feudal- oder Ekklesialmacht – das "Auge des Gutachters" wacht, der *gut achtet*, daß niemand einen Fehler macht, des Obergutachters gar – er "sieht alles".

Welchen **Sinn, Unsinn, Widersinn** müssen wir da mitschleppen? Anklagen, Rechtfertigungsdiskurse und Geständnisse, das hat *Foucault* gezeigt (*Dauk* 1989), durchziehen die Psychoanalysen/Therapien. Solchen Sinn gilt es aufzuspüren und durch anderen Simm zu ersetzen.

Erkennen als solches konstituiert und strukturiert sinngenerierend Zusammenhänge. Ich schaue auf Situationen nicht nur mit frischen oder müden Augen, sondern durch meine Augen schauen auch Andere auf die Welt und attribuieren dem Geschehen ihren/meinen Sinn, geben ihm seine/meine Bewertung (manchmal habe ich die "Sicht" meiner Mutter, ein anderes mal die meines Vaters oder die meines Lehranalytikers Vladimir Nikolajevitsch [Iljine] oder die von Zerka [Moreno] – sie hatte mich sehr fasziniert und überzeugt – oder die von Paul Ricœur, manchmal höre ich mit den Ohren von Johanna [Sieper] in Supervisionsgruppen - mehr als dreißig Jahre der Zusammenarbeit lassen mich wissen, was sie dazu meint). Die universitären Kollegen hören und sehen oft mit, oder Freunde, Europäer [!], Weltbürger, Gilles [Deleuze], Pièrre [Kowalewsky], Ola [Råknes], die vielen, die nicht mehr sind. Und da sind noch die Blicke der AutorInnen, die mich beeindruckt haben, (ich zitiere sie oft in meinen Texten, so sieht man, wer gerade anwesend war). Es geht nicht um Belegliteratur.

Mit Bakhtin kann man zusammenfassen:

[...] es gibt weder ein erstes noch ein letztes Wort. Der Kontext des Dialoges ist ohne Grenzen. Sie dehnen sich bis zur tiefsten Vergangenheit und der weitesten Zukunft aus. Selbst Sinn, geboren in Dialogen der entferntesten Vergangenheit wird niemals ein und für alle Male erfaßt werden, denn er wird immer wieder in späteren Dialogen erneuert. In jeden gegenwärtigen Augenblick gibt es große Massen an vergessenen Bedeutungen, aber sie werden zu gegebener Zeit wieder im späteren Verlauf des Dialogs hervorgerufen, wenn ihm neues Leben verliehen wird. Denn nichts ist absolut tot: jeder Sinn wird eines Tages sein Fest der Heimkehr haben. (*Bakhtin* 1990, 373)

Bakhtin hat mich noch achtsamer gemacht, darauf zu hören, wer in mir spricht, zu wem in mir oder in meinen Gegenübern ich spreche oder wer mir gerade über die Schulter schaut. Ich achte darauf, was um mich herum spricht, in welchen "Chronotopen" (geteiltem Situationswissen, vgl. Petzold, Orth, Schuch, Steffan 2000) ich mich befinde. Bakhtin (1981, 250) bezeichnet ein "Chronotop [хронотоп] als den Ort von Erzählungen, wo die Knoten auf- und zugebunden werden". In meiner Theorie der "Chronosophie" (Petzold 1991o; Schuch 2001) ist es der Term "Kontext/Kontinuum", der den Ort kennzeichnet, wo die Narrationen der Biosodie, der Lebenserzählung, sich kreuzen und multiple Identitätsattributionen stattfinden, die aus dem Wissen um Situationsstrukturen (und auch das beeinhalten Chronotope) bewertet und interpretiert werden und aus denen sich - Raum und Zeit querend - transversale Identität formiert (idem 1992a, 906f; zur Integrativen Identitätstheorie vgl. idem 2001p). Auch Bakhtin (1981, 84) betont die raumzeitliche Komponente, wenn er vom Chronotop sagt, es sei die "intrinsische Verbindung temporaler und spatialer Beziehungen, die künstlerisch in der Literatur ausgedrückt werden." Ich transferiere diese Definition, dem Denken Morenos (1924) getreu, in die Dramen des Alltags und die Erzählungen des Lebens, den Ort der "Lebenskunst", die Biosodie (Petzold 1992a, 901ff.): Stücke und Szenen sind gesprächs- und handlungsgefüllte "jeweils erlebte sinnerfüllte Kontexte" (ibid. 900). In Chronotopen werden die Sinnstrukturen von Geschehnissen eingefangen, mental repräsentierbar gemacht als Grundlage jeder neuen sinnerfüllten Performanz (Bakhtin 1975/1981, 250). "In Bakhtin's philosophical anthropology, to be human is to mean. Human being is the production of meaning" (Holquist 2000, 158) als einem dialogischen Geschehen vielfacher An- und Ausprachen.

Eine solche Sicht muß TherapeutInnen auch sensibel machen, wenn sie addressiert, angesprochen werden: Zu wem (in mir oder zu welcher Rolle, Funktion oder Identitätsfacette) wird gesprochen, wenn man mich anspricht, und wie beeinflußt das mein aktuales Sinnerleben (das mein Selbstgefühl und Identitätserleben einschließt)? Das sind normale innere Prozesse, wie die Neurowissenschaften zeigen (Perrig et al. 1993; Lüer, Lass 1997; Schiepek 2003), Interaktionen, in denen Vergangenheit mit ihren Sinnfolien natürlicherweise immer anwesend ist. Das darf nicht automatisch-selbstverständlich unter die professionelle Sinnfolie des "Übertragung/Gegenübertragungs-Konzeptes" gefaßt werden, sondern das ist ein Modell, das dieses Konzept herausfordert, seine ubiquitäre Geltung, seinen inflationären Explikationsanspruch in Frage stellt. Denn meine

"Identitätsarbeit" (ibid. 386ff., 694f.) vollzieht sich biographisch in "Ketten von Lebensereignissen" (Petzold, Goffin, Oudhof 1993) mit relevanten anderen "life events", die permanent von autobiographischem Memorieren (Conway 1990) erfüllt sind, in aktualen und zugleicht mnestisch angereicherten "Zonen proximaler Entwicklung" (зона ближайшего развития), um diesen Term von Lev Semyonovich Vygotsky aufzunehmen. Mit dessen Werk, wie mit dem des bedeutenden Physiologen N. Bernstein, dem Begründer der "dynamic system theory", die auch die Integrative Therapie beeinflußten (Sieper 2001), war der naturwissenschaftlich sehr interessierte Bakhtin vertraut.

Meine "Selbstgestaltung" ist eingebunden in multiple Sinnprozesse in "geteilten sozialen Welten" (Hass, Petzold 1999; Brühlmann-Jecklin, Petzold 2004), in denen ich "mich selbst zum Projekt mache", meinen "Lebenssinn mit Anderen als Projekt gestalte" (idem 1970c, 2). Bakhtin (1924/1986) formuliert grundlegend in seinem frühen Text zur "Philosophie der Tat", den ich schon 1967 als Abschrift in einem Seminar bei Iljine kennenlernte, daß das Sein ein Ereignis sei, ein "Mitsein der Existenz" (событие бытия) und daß das menschliche Leben ein Projekt (задание) ist. Es vollzieht sich in sinngenerierenden Chronotopen. Ich formuliere ähnliches in meiner differentiellen Theorie "transversaler, emanziperter Identität" (Petzold 1992a, 530ff; 2001p; Müller, Petzold 1999): das Projekt wird in sinn- und identitätsstiftenden Szenen und Stücken meines Lebens erarbeitet.

### 3. Hyperkonnektivierung oder ein "Universum von Sinn" – Sinnvielfalt zulassen, erleben, erfahren, genießen

Sinn ist ein vielfältiges Universum, ein Universum von Sinn, für das man sich öffnen muß, um diese Vielfalt zu erleben, zu erfahren, sie gleichsam zu durchfahren, zu durchwandern, dabei auch Gefahren des Unsinns und Widersinns zu entdecken, um Sinnfülle und Sinnverschiedenheit genießen zu können – in gemeinsamen **Polylogen**, gemeinschaftlichen Erzählungen (Petzold 2001b; 2002c; 2003g; Riceur 1982, 1990). Es erschließt sich damit auch Wissen, Lebenswissen, eine "konkrete, praktische Weisheit" (Petzold 1971; 2002h; Hadot 2001), ein Menschheitswissen als persönliches und kulturelles Wissen. Wissenschaft und Weisheit – sie gingen früher, anders als heute (und das ist als ein gravierender Mangel zu sehen) oft zusammen.

**Sinn** in verschiedenen Qualitäten ist **Wissen** in verschiedenen Formen unlösbar verbunden.

Sinnsucher sind Wissenssucher, keineswegs nur Sucher enzyklopädischen Wissens, aber durchaus auch nach solchem strebend. Die Menschheitsgeschichte, die Lebensgeschichten der Sinnsucher dokumentieren dies - meine eigene natürlich auch (Petzold 2002h). Allwissenheit, über alles Wissen, allen Sinn zu verfügen, das ist ein alter Menschheitstraum für viele Menschen. Meiner war es nie. Indes: Von einer universalen Theorie, einem "clavis universalis" für die Wissenschaften, muß man sich wohl verabschieden. Der Zugriff auf universelles Wissen, auf einen universalen Sinn gar, ist uns letztendlich versagt, da die Wissensprogression, Wissensexplosion nicht einholbar ist. Aber "wir", die Menschheit – jedenfalls viele, die sich als "die Menschheit" verstehen –, arbeiten daran, den "ultimativen Sinn" zu schaffen (früher wollte man ihn "finden"). Die Menschheit ist unverdrossen dabei, Wissen zu schaffen, Sinne akkumulierend, analysierend, synthetisierend, Komplexität reduzierend, Enzyklopädien kompilierend [von gr. enkýklios paideia, "Kreis der Bildung", "Umkreis des Wissens", Collison 1966]. Sie legt relationale Datenbanken an, Hypertexte und Hypermedia bieten nicht zu überschauende links, aber dann baut man neue Suchmaschinen.

Seit Seusippos - Platons Neffe und Nachfolger - 370 a.D. die erste Enzyklopädie zusammenstellte, Varro, Plinius d.Ä. und Gellius ihren Wissendurst zu stillen suchten, Cassior (490-583) und Isidor von Sevilla (560-636) kompilierten, die Encyclopaedia des Hrabanus Maurus (783-856), das universalistische Werk des Aquinaten und des großen Albertus (doctor universalis, 1200-1280) entstand, gab es ein beständiges Fortschreiten bis hin zu der Großtat "der" Encyclopédie, die als das Monument der Aufklärung von Denis Diderot und (zum Teil) von Jean Le Rond d'Alembert als ein "kritsches Wörterbuch der Wissenschaften, Kunst und Handwerke" vor 250 Jahren herausgegeben wurde - ein "Handbuch der Befreiung" (Greffrath 2001), ein Handbuch "neuen Sinnes" auch. Der Cyberspace eröffnet wieder neue Dimensionen des Wissens, des Sinnes auch. Er macht "polymeres Wissen", Gigainformationen über die Suchmaschinen in einer Weise für Viele zugänglich, daß auch die Chance entsteht, daß polyvalenter Sinn, die Polyvalenz von Sinn erfahren werden kann, von Vielen – und: Sinn ist n i c h t gleich Wissen. Das kann dann auch, wenn man surft, deutlich werden. Sinn erhält "in den Zeiten des Internet" neue Qualitäten, ganz wie die Identitäten andere werden (Turkle 1998).

In der Integrativen Therapie sind wir dem Prinzip eines "vielfältigen Logos" verpflichtet, der durchaus auch spielerisch ist:

Das Prinzip der "konnektivierten Verschiedenheit als EINHEIT im Verschiedensein", eine "polymorphe SYNOUSIE", (ein vielgestaltiges Mitsein), begründet die Idee eines "transversalen SINNES", der die Ozeane der Vielfalt durchquert, Kartierungen erstellt – auch die der noch nicht erforschten, der unbekannten Gewässer. Die vielfältigen Bahnen, Konnektierungen, Knotenpunkte der Netzwerke sind die Mannigfaltigkeit EINES *Netzes*, und nimmt man weitere Netze an, bilden sie ein Netzwerk von Netzen usw. usw. Die Konnektivierung, Verschränkung oder – wenn man so will - die Dialektik, Derridas Problematisierung des Dialektikmodells eingedenk, das Zusammendenken also von EIN-HEIT und *Vielfalt*, von GANZEM und *Teil*, von SYNTHESE und *An*tinomien, GESTALT und Rhizom, von UNENDLICHKEIT und Zeit als gegliederter, von KOSMOS und *Chaos* als *Cha*OSMOS (idem 1968 II, 1972 II a, 1989a) führt auf einen pluralen Logos, einen Polylogos hin, und dieser Πολυλογος führt in Polyloge hinein, in vielfältigen, vielseitigen Austausch in Erzählungen, Gesprächen, Diskursen, Heteroglossien.

Der Beginn der "Präambel" zu diesem Text sei an dieser Stelle wiederholt. Neu gelesen vor dem Hintergrund der Ausführungen, Rund- und Randgänge bis hierhin, macht sie anderen Sinn:

Hyperkonnektivierungen → Message: Dieser Text vernetzt, konnektiviert, stellt Verbindungen her, links, Hyperlinks zuweilen auf der ,mind machine'. Er ist - bewußt entschieden - heterogen, kein systematischer Text. Er will keine Synthesen schaffen (eine abendländische Lieblingskonnotation für Sinn). Er will differente Sinnkonzepte, d.h. , Sinne' aufrufen und collagieren, Unterschiedenheit, différance aufzeigen und schaffen. Er möchte fremde Orte aufsuchen, weil er Freude am Verschiedenen hat,um die schöpferischen Potentiale an den Grenzen der Heterotopien weiß und auch dem Chaos freundlich gesinnt ist, denn es ist nicht der "Feind des Sinnes". Er ist spielerisch, spielt mit Wissen, mit Sinnen, wird immer wieder ernst, beim Abersinn bitter ernst. Er lädt zu Nachsinnen und zu "méditations" ein - für letztere gibt es große Beispiele (Pascal, Descartes, Husserl, Berdjaev, Guardini, Edith Stein), aber sie sind kein Privileg großer Geister. Er bietet Materialien, die von jedem in eigener Weise konnektiviert werden sollten, denn aus den Verschiedenheiten der angesprochenen Sinnkonzeptionen mag persönlicher Sinn um Facetten bereichert werden, können eigene Sinncollagen entstehen und neue Perspektiven emergieren. Gelingt das, hatte dieser Text "Sinn".

In den folgenden Abschnitten und zu ihnen wäre es für LeserInnen nützlich, noch aktiver in Anreicherungen des Textes, Ergänzungen, kritische Zusätze, Gegenpositionen einzusteigen, auf Seitenwege, in Rückblenden. Man lasse sich zu Ausflügen verleiten, schaue im häuslichen Buchbestand nach Brauchbarem, suche mit "google" herum, denn Wissen gilt es zu genießen, und Sinn verdient es, goutiert zu werden. Man findet beides, Wissen, Sinn in laboriöser Arbeit, aber auch im Herumsuchen, in der bricolage (Lévi-Strauss 1972), im patchwork des Denkens, im vergnüglichen Spiel der Gedanken.<sup>3</sup>

Sinn ist – argumentiert man mit Derrida, Bakhtin, Kristeva – vielsprachig und vielstimmig. Er ist vielsagend, v i e l s i n n i g – und das bezieht sich 1. auf die Wahrnehmungsehene  $\rightarrow$  Wahrnehmungssinn, 2. auf die Bedeutungsehene  $\rightarrow$  Bedeutungssinn und 3. auf die Richtungsehene  $\rightarrow$  Richtungssinn

Schaut man auf diese Sequenz, ist z.B. keineswegs immer auszumachen, in welcher Richtung Konstitutionsprozesse von Sinn laufen oder gelaufen sind, und es erhebt sich die Frage: Ist *Polylog*, weil *polyvalenter Sinn* in seinem Hintergrund wirkt? Oder ist *polyvalenter Sinn*, weil die *Ko-respondenz der Polyloge* ihn gebiert? Oder finden sich beide Bewegungen ineinander verschränkt – eine Doppelspirale? Und diese: dreht sie sich synchron oder diachron, in welcher Rhythmik, welchen Oszillationen? Gilt dann noch *Heraklit*s Logion (DK 22, B 59), daß "der Weg der Walkerschraube", dieser vor- und rückwärts bewegbaren Spiralschraube, "ein und derselbe" ist? *Heraklit* als ein früher Denker der Nonlineariät hat sicher nicht in Netzwerkstrukturen gedacht, der Fluß, nicht das Netzwerk, war seine zentrale Metapher. Aber er dachte auch in Vielfältigkeiten, die der Fluß heranträgt und fortträgt. Er sieht "einen" Logos, eine Allvernunft, einen Allsinn im Hintergrund, aber damit ist keineswegs ausgesagt, daß dieser als "ein-fältig" aufzufassen sei.

Es gibt sie, "die Quelle nie versiegenden Vergnügens" (wie mich gerade *Carl Barks* [2001, 22] in seinem gleichnamigen Werk erinnert, gelesen in einer Pause mit Meerblick während eines "Kibbuz" des FPI auf einer dalmatinischen Insel, Juli 2001, in einer europäischen Ausbildungsgruppe mit Norwegern, Deutschen, Schweizern, Slowenen und Kroaten, eine – neben der Gruppenund Computerarbeit – nicht ganz unzufällige Relektüre in einem zufällig erstandenen Nachdruck mit der genialen Übersetzung von *Erica Fuchs*: ja, Wissen – "eine Quelle nie versiegenden Vergnügens"… "wie ein Maulwurf darin zu wühlen …").

**Συναψιες** – Verbindungen: Ganze und Nicht-Ganze, Zusammenstrebendes und Auseinanderstrebendes, Konsonantes und Dissonantes, und aus Allem Eines und aus Einem Alles. (*Heraklit* fr. 10)

Wenn aus "Allem Eines und aus Einem Alles" ist, kann dabei nicht ausgemacht werden, was denn prioritär sei. Hier wird ein Denken der "Einheit in der Vielfalt" und der "Vielfalt in der Einheit" sichtbar, das sich durch die gesamte Philosophiegeschichte zieht (von Heraklit und Aristoteles über Kant, den Slavophilen A. S. Chomiakov, I. Kirejewsky – in ihrer Folge M. A. Bakhtin und V. N. Iljine – zu Merleau-Ponty, der "impiziten und expliziten Ordnung" David Bohms etc.) – und es ist natürlich auch über die Theologiegeschichte<sup>4</sup> hin aufzufinden. Dem Prinzip der "Einheit in der Vielfalt" – z.B. der Einheit des Lebens in der Evolution bei unendlicher Vielfalt der Lebensformen, der Einheit der Menschennatur (sunousia) bei unendlicher personaler und kultureller Vielfalt – ist die Integrative Therapie verpflichtet, einem Sein als Mit-sein, das eben durch dieses "mit" die Signatur einer Differenz trägt (es wird mit Foucault, Deleuze, Lyotardt und Derrida die zentrale Bedeutung des Differenten, der différance unterstrichen).

Im Hintergrund dieser Überlegungen steht meine Auseinandersetzung mit der russischen Philosophie (*Petzold* 1971 II b) in meinen Pariser Studienjahren [1963-1971] u.a. an der damaligen russisch-orthodoxen theologischen Hochschule der "Heiligen drei Hierarchen" in Villemoissons, am "Institut St. Denis" in Paris, bei Gastaufenthalten an der Theologischen Fakultät Belgrad [1964 u. 1966]: Auseinandersetzungen insbesondere mit der Theorie der *sobornost'*, der Allverbundenheit, des universellen Zusammenklangs von *Chomiakov*, und den sophiologischen Theorien des Universalgelehrten, Mathematikers, Chemikers, Theologen und Philosophen *Pavel A. Florensky* [\* 9. Januar des alten Kalenders 1882, † verstorben in der stalinistischen Verbannung am 15. Dezember 1943 in Sibirien], der in seinem seinerzeit für mich sehr einflußreichen Werk von 1914 "Die Säule und Grundfeste der Wahrheit" die These vertrat, daß nur in einer intuitiven Erfahrung ein Mensch mit der ganzen Schöpfung eins werden könne und damit die Wahrheit und Weisheit Gottes erfah-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Z.B. in dem Gedanken der hypostatischen Union – zwei Naturen/Wesenheiten, die göttliche und die menschliche, in einer Person/ϋποστασις des Jesus Christus – oder in der trinitarischen Formel – eine göttliche Natur/Wesenheit/ουσία und drei Personen: Vater; Sohn, Heiliger Geist, vgl. Petzold 1969 IId.

ren könne.<sup>5</sup> In dem Kontext dieses Denkens kann natürlich der Doven des russisch-christlichen Existenzialismus Nikolaij A. Berdjaev [1874-1948], vorübergehend wie Bulgakov Marxist und universalistischer Denker (Petzold 1971 IIa), nicht fehlen, dessen großes Thema die Freiheit war, die noch "jenseits des Seins" ihren Ort habe, eine mäontische Realität sei. Das tiefste Wesen des Menschen (damit auch sein ultimativer Sinn) lag für Berdjaev in der Fähigkeit, frei entschieden an einer göttlichmenschlichen "schöpferischen Kraft" – nicht zuletzt zur Verbesserung des gemeinschaflichen Lebens in der Welt - teilzunehmen, wie er es in seinen Werken; u.a. in "O naznacheni cheloveka" (1931, dt. Die Bestimmung des Menschen) oder im "Essai de méthaphysique eschatologique" (1931), ausführte. All diese Gedanken verbanden sich für mich mit Überlegungen zu den Fragen um "Theismus, Pantheismus, Atheismus → SINN", die für mich seit 1959 sehr bedeutsam wurden, denn ich hatte in diesem Jahre Dostojewskys "Brat'ja Karamazovy" mit der "Legende vom Großinquisitor" gelesen (und, so glaubte ich damals, mit meiner extensiven Nietzsche-Lektüre dieses Jahres, verstanden). Zudem las ich zum ersten Mal Florenskys "Pfeiler und Grundfeste der Wahrheit", das ich von meinem Vater aus seiner Bibliothek "geliehen" bekam (wohl, so denke ich heute, sein Antidot gegen meine damals heftigen Nietzscheanischen Attacken in unseren Diskussionen). Dann waren da noch die Einflüsse aus der Hintergrundideologie unserer Familie: der empathische Altruismus in Tolstoys Texten und aus Kropotkins "Wechselseitige Hilfe. Ein Faktor der Evolution".

### Sinn ist, das Gute zu tun!

Das ist praktisch, handlungskonkret, politische "vita activa", wie es Hannah Arendt (1970; Young-Bruehl 1991) oder Pierre Bourdieu (1997; 1998; Leitner, Petzold 2004) mit ihrem Einsatz gegen Gewalt und Unrecht beispielhaft gezeigt haben. Aber die Frage nach dem "Warum" war damit als Frage nach dem Sinn hinter Sinn – auch diesem "praktischen Sinn" – nicht beantwortet, obwohl "Sinnschöpfung aus Altruismus" mich heute immer noch vollauf überzeugt (Sieper, Petzold 2000), für

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Auch *Sergeij N. Bulgagkov* [1871-1944], Religionsphilosoph mit Studium der politischen Ökonomie und Theologie, zentrierte im Denken um das Konzept einer *allverbindenden Weisheit (sophia*), die Gott, das Eine, und die Schöpfung, das Viele, verbinde (diese Lehre von der *göttlichen Sophia* wurde 1935 von der Synode von Karlovci verdammt. *Bulgakov* setzte dem 1937 sein tiefsinniges Werk "Die Weisheit Gottes" entgegen).

mich handlungsleitend ist. Ich teile nicht die von gewissen Psychoanalytikern mißtrauisch – und nicht laut aber voller "interpretativer Unterstellungen – gestellte Frage:

### Ist Sinn, das Gute zu tun?

Ich schätze einen soliden Skeptizismus und ich bin zutiefst davon überzeugt, daß man das Gute wollen und dann tun muß: es ist eine Frage des Wollens und des Handelns (Petzold, Sieper 2003). Ich stimme Leibowitz (1994) in seiner pessimistischen Auffassung, daß die meisten Menschen wenig Interesse daran haben, sich für das Gute zu engagieren, nicht vollends zu, aber er liegt auch nicht ganz falsch, und darum muß man sich wie er es auch tat - aktiv engagieren, und das auf dem Boden eines soliden und nüchternen naturwissenschaftlichen Wissens (wie auch Leibowitz und, wie er sidem 1992], nicht nur!). Deshalb las ich in meiner Jugend über lange Jahre bevorzugt naturwissenschaftliche Denker, weil ich die Überzeugung meines Vaters nicht unüberprüft teilen wollte: "Religiöses Weltverstehen, philosophisches Sinnerfassen, die Mathematik kann des Lichtes naturwissenschaftlicher Erkenntnis, der Schätze der Biologie, Physik, Chemie, Geologie nicht entbehren, entfließen sie doch dem Licht der göttlichen Vernunft. Erkenntnis kann aber auch ohne die Schönheiten der Kunst und die Großartigkeiten der Kunst (die keineswegs immer "schön" sind) nicht auskommen, strahlen sie doch aus der gleichen Quelle: Wissenschaft, Kunst, Philosophie, Religion, Menschenliebe sind Brechungen eines Lichtes." (Hugo Petzold, vgl. Petzold 1999q, 107ff.) – "Eines Lichtes?"- hier meldeten sich meine Zweifel. Die vielfältigen Brechungen - ich sprach später von "polyprismatischem Licht" - gilt es, so mein Vater, "in ihrer Mannigfaltigkeit zu umfassen, mit allen Sinnen, den außengerichteten wie den inneren, die die Erinnerungsmaterialien des Gedächtnisses, gesammelt auf dem Lebensweg (Petzold, Orth, dieses Werk, Bd. 2), aufrufen, denn sonst entgeht dir die Resonanz des Leibes aus seiner Geschichte, die Resonanz des Leibes auf die Welt, der Blick des Herzens auf die Welt, und das ist deine Seele" (Hugo Petzold, ibid. 108). Diese Lehren meines Vaters, meine in Jugendtagen durch ihn angeregte Lektüre der Werke von Baruch Spinoza, aus dessen pantheistischen Substanzmonismus mich die Idee der "Einheit in der Vielheit" besonders faszinierte, und meine philosophisch-naturwissenschaftlichen Studien führten mich Anfang der sechziger Jahre in die Auseinandersetzung mit den Gedanken von Alfred North Whitehead (auf den sich auch Perls [1980] bezog) und Ideen seiner Schüler Charles Harthorne und Bertrand Russel - die beiden erstgenannten und Berdjaev können als Vertreter eines modernen Pantheismus gesehen werden. Gott ist für Whitehead in allen Dingen und alle Dinge sind Teile Gottes. Für Hartshorne schließt Gott alles Sein und jeden Moment ein, wie ein Organismus alle Zellen und alle Ereignisse, womit Sinn als dieser pantheistische Gesamtzusammenhang zu sehen war. Spinoza hat schon in seinem Jugendwerk, dem "Tractatus de Deo et homine", ähnliche Positionen vertreten. Gott ist hier die einzige, unteilbare, unendliche Substanz (Monismus) mit unendlich vielen Attributen. Gott und die Natur sind ein und dasselbe ("Deus sive natura"), denn alles Seiende ist Konsequenz dieser grundlegend vorgegebenen, einen göttlichen Substanz, die gleichzeitig Ursache ihrer selbst (causa sui) ist. Damit wird Gott zugleich die "innebleibende" Ursache aller Dinge, ein diesseitiger Gott. Dem Denken Spinozas kann man sich schlecht entziehen. Es ist in einer bestimmten Weise höchst modern und ist in dem pantheistisch-naturalisierenden Gottesrekurs im Strom der Tradition gefangen, aus dem es sich so radikal zu lösen versucht. Zu Spinoza muß man immer wieder hindenken, wenn man atheistisch über Gott denkt, wenn man mystisch-meditativ einem apophatischen deus absconditus nachzuspüren sucht. Leibniz, Lessing, Goethe, Schelling haben sich mit Spinoza auseinandergesetzt. Mich hatte besonders noch neuerlich die Spinoza-Lektüre Vygotskijs (1933/1996) – ein wichtiger Referenzpsychologe der Integrativen Therapie (Petzold, Sieper 2004) – angesprochen. Auch wenn ich Spinozas (cartesianisch inspirierter mechanistischer) Affektlehre durchaus nicht zustimme, war mir seine Verbindung von Affekt und Vernunft sehr sympathisch und auch in meiner psychotherapeutischen Praxis und in belastenden Lebensereignissen hilfreich, z.B. bei schlimmen Erlebnissen als freiwilliger Helfer bei internationalen Hilfsmaßnahmen unmittelbar nach den Erdbeben in Skopje 1963 (Petzold 1999i), über die ich – keineswegs traumatisiert – lange Jahre nachgespürt, nachgefühlt, nachgesonnen, nachgedacht habe – diese vier Qualitäten konnte ich bei mir differenzieren: in situ beim Anblick der Toten und der Zerstörung und in den akuten und nachfolgenden Verarbeitungsaktivitäten, bei denen mir Spinozas Affektlehre immer wieder "in den Sinn" kam und immer wieder "Sinn machte", was meine Selbstbeobachtungen damals anbelangte.

Dennoch haben mich seine Schriften und die der modernen englischen Pantheisten für die Auffassung pantheistischen Denkens nicht gewonnen. Ich sah in diesem ein Unvermögen, letzte Konsequenzen in die eine oder die andere Richtung zu ziehen, Gott aufzugeben oder sich ganz für ihn zu entscheiden. Oder – in diese Richtung ging schließlich

mein Denken – zwei klar getrennte Realitäten "als Möglichkeiten" anzunehmen, zu denen sich Menschen im Verlaufe ihres Lebens immer wieder hinwenden oder von denen sie sich wegwenden können, ohne letztlich voraussagen zu können, zu welcher Position sie letztlich, d.h. in ihren letzten Lebensstunden, kommen werden - wer kann das schon wissen? Die beiden Möglichkeiten sind: eine eindeutig säkulare als die Sphäre des Wissen und Noch-Nichtwissens und eine kategorial verschiedene, die Ebene des Glaubens als eine "Torheit" für die Welt (im Sinne von Paulus, Petzold 1977 II). Dies ist eine Möglichkeit für die Menschen, die in einer solchen Glaubensentscheidung Frieden und Beglückung finden, eine "Metaerzählung" unter den vielen möglichen, von deren Eigenart und Schönheit sie sich angezogen fühlen. Die Freiheit einer solchen Glaubenswahl - auch die des Glaubens eines Unglaubens - schien mir unverzichtbar. Und mit der Freiheit, damit sie unbedroht ist, halte ich auch einen "Ort des persönlichen Geheimnisses" in diesen Glaubensfragen, diesen "Geheimnissen des Glaubens" für wesentlich, der nur in einem achtsamen Intimitätsraum geöffnet werden sollte - nicht etwa in Therapie- oder Ausbildungsgruppen. (Ich war da stets in meiner Haltung sehr klar, verweise bei Nachfragen auf meinen Privatraum<sup>6</sup>, den ich auch

Ich werde immer wieder einmal nach meinem Theologiestudium gefragt, und für mich ist das keine Glaubens- sondern eine Konfessionsfrage. Für die Auseinandersetzung mit dem Sinnthema ist Theologie für mich neben der Philosophie, der Psychologie und der Landwirtschaft (der altmodischen!) eine wesentliche Disziplin. Ich habe in Paris - in Viellemoissons und dann in Rambouillet, also ländlich wohnend – russisch-orthodoxe Theologe studiert (Dr. théol. 1968 mit "Theologie des Ehesakramentes" bei Bischof Jean de St. Denis) und am Institut Catholique (u.a. Jean Daniélou) und an der Faculté Protestante (u.a. Oskar Cullmann) gehört, orientalistische, byzantinistische und slavistische Studien betrieben. Interessensschwerpunkte waren Patrologie, orientalisches Kirchenrecht, Pastoralpsychologie, Psychotherapie (Dr. jur. can. or et occ. 1968, Thema: "Geisteskrankheiten, Ehe und Ordination im orientalischen Kirchenrecht" bei Pierre Kowalewsky). Meine Publikationsliste IV (in 2003a) gibt über das breite Spektrum meiner Interessen in dieser Zeit Aufschluß. Zugleich habe ich Psychologie und Philosophie studiert (Interessensschwerpunkte Sozial-, Arbeits-, klinische Psychologie u.a. bei S. Moscovici und V.N. Iljine, Lic.-Thema 1968 über "Überforderungserlebnis und nostalgische Reaktion bei ausländischen Arbeitern"). Das Philosophiestudium (ich hörte u.a. M. Davy, P. Riceer, M. Foucault, Interessensschwerpunkte: Phänomenologie, Hermeneutik, Strukturalismus, russische Philosophie) schloß ich ab bei Gabriel Marcel, Dr. phil. 1971 über "Anthropologie und Eschatologie

nicht publizistisch öffne. Unter meinen engsten Mitarbeiterinnen – Heinl, Orth, Sieper - waren wir für das von geleitete Ausbildungsinstitut in diesen Fragen eindeutig: wir verkaufen keine "Spiritualitätsseminare"). Ich habe immer Levinas und Riccur bewundert, die ihr theologisches und ihr philosophisches Werk streng geschieden haben. Beide wohl um, wie Riccur (1990, 36) formulierte, in philosophischen Werken einen "bis zur letzten Zeile philosophischen Diskurs zu führen". "Ontologische Verquickungen" (ibid.) tragen in der Tat nicht zur Klarheit in säkularen Themen bei<sup>7</sup> – und Psychotherapie, Behandlung von Drogenabhängigen und Folteropfern sind eminent säkulare Themen, denn hier müssen Menschen durch konkreter Hilfe und engagiert politische Arbeit etwas gegen die menschenverursachten Hintergründe tun, sonst werden Rekurse auf den "lie-

im Lichte ostkirchlicher Religionsphilosophie und -psychologie". Kummulative Habilitation und Professur in "Pastoralpsychologie" am Institut St. Denis, Paris (mit der venia legendi war damals noch an den orthodoxen theologischen-philosophischen Fakultäten verpflichtend verbunden, den Ordo des Hypodiakonos zu nehmen, für viele bedeutende Laienprofessoren eine unumgängliche Formsache). Ab 1971 Studium der Medizin, Soziologie und Erziehungswissenschaften in Düsseldorf. Pendeln zwischen Paris und Düsseldorf (weiteres in Kürschners Deutschem Gelehrtenkalender). Mich interessierten damals die Kirchenväter, die Mystik, die Religionsphilosophie, die französische und russische Literatur, die Psychologie, die Kultur- und Geistesgeschichte, der russische Anarchismus, die politische Arbeit mit Arbeitern, Gastarbeitern (vor allem praktisch bei Renault und Ford) und - von Foucault beeinflußt - die Psychiatrie, sowie, von Iljine beeinflußt, die Kinderund Gerontotherapie und - vom Leben herausgefordert - die Drogenarbeit (ich gründete die erste therapeutische Wohngemeinschaft für Abhängige in Europa, Les Ouatre Pas, 1968 mit Kommiltonen in Paris). Die Verschränkung zwischen Theorie und Praxis, d.h. die konkrete Arbeit mit Menschen, denen ich nützlich sein kann, war stets zusammen mit dem Leben und Arbeiten in unterschiedlichen Sprachen, Kulturen und Ländern, dem Realisieren einer "europäischen Kultur" in mir selbst, mein größtes Interesse und ist es bis heute als ein zentrales, für mich sinnstiftendes Moment geblieben.

Riceur (1990, 37) bringt eine Haltung des Abstandnehmens von "Glaubensargumenten" auf den Punkt, die mir sehr sympathisch ist: "Man bemerke, daß diese Askese des Arguments, die, wie ich glaube, mein gesamtes philosophisches Werk kennzeichnet, zu einem Typ der Philosophie führt, in dem die tatsächliche Nennung des Namens Gottes abwesend ist und in dem die Gottesfrage als philosophische Frage ihrerseits in einer Schwebe bleibt, die man agnostisch nennen mag [...]". Und seit Kant bleibt die Frage philosophisch auch unentscheidbar.

ben Gott" leicht zynisch oder obskurantistisch: Sie verwischen die wirklichen Verantwortlichkeiten - unsere. Publizistisch und publikumswirksam deklarierter Glaube oder Spiritualität wird oft deklaratorisch, bekennerisch, missionarisch, und dann ist der Schritt zur Missionierung nicht weit und zur Bedrohung der Souveränität persönlicher Glaubensfreiheit durch kryptoreligiöse Machtausübung (wie bei guruhaften TherapeutInnen - sie sind gar nicht so selten, wie der inflationäre Gebrauch des Begriffes und Konzeptes der "Spiritualität", oft als Requisit von "Ganzheitlichkeit" beschworen, in TherapeutInnenkreisen und Therapiekontexten zeigt. Therapeuten geben ihre persönlichen Glaubenshaltungen, ihren Pietismus, ihre persönliche Theologie, ihre neuesten spirituellen Asiatika oder Exotika oder ihren jeweiligen New-Age-Trip als verpflichtende Doktrin oder per Faszinationsmacht und Übertragungsverstrickungen mißbräuchlich an ihre PatientInnen und KlientInnen direkt oder indirekt weiter oder verkaufen "religiöse" Weisheiten für teures Geld. – Auf der anderen Seite gibt es einen Markt, wollen Menschen "Seelenführung", Orientierungen, wie die kaum noch zu überschauende Ratgeberlitertur zeigt [vgl. das gelungene "Kursbuch der Seele" von Federspiel, Lackinger-Karger 1996]. Aber gerade deshalb ist Klarheit angesagt und unerläßlich).

Die Klarheit über die beiden Realitäten ermöglicht überdies ein ausgewiesenes Areal für "Suche, Experimentieren und Zweifel". Auch das darf sein. Umso wesentlicher war es mir und ist es für mich, "Sinn" auch in einer gänzlich säkularen Weise zu formulieren und zu begründen, also nicht aus der Referenz zu einem Göttlichen abzuleiten. Ich versuchte "sobornost/ als Projekt universeller Verbundenheit", "Sophia/als Projekt universeller Verständigkeit", "realnost/als Projekt universeller Freiheit" und "mir/als Projekt universellen Friedens" als säkularisierte, entsakralisierte Größen "konnektivierter Verschiedenheit" zusammenzudenken und damit den Verweis auf einen transversalen Sinn als "Möglichkeit einer Hoffnung" auszuspannen, die bei uns selbst, bei uns als Menschen, in diesem Kosmos liegt. Hoffnungen waren für mich dabei "Entwürfe, Projekte mit einer Realisierungsaufgabe durch "Überschreitungen und Annäherungen", in denen ein vielfältiger Logos ans Werk gehen kann – durch jeden, der mitwirken will (Petzold, Sieper 2003). In diesem Kontext und vor diesem Hintergrund ist jede EINHEIT als eine nicht-hegemoniale zu denken, als eine "konnektivierte Einheit" - ganz gleich, ob sie das Zusammenleben von Völkern in Vielfältigkeit oder das ökumenische Zusammenkommen von Religionen in aller Unterschiedlichkeit betrifft (das Treffen des römisch-katholischen Papstes mit dem griechischen Erzbischof und neuerlich mit muslimischen geistigen Führern kann als eine Großtat seines Pontifikats gesehen werden) oder ob es um die nicht-hegemoniale vielfältige Einheit eines vergleichsweise so marginalen Bereiches wie dem der "Psychotherapie als Disziplin" bei vielfältigen psychotherapeutischen Verfahren und Methoden geht (Petzold 1969IId, 1989a, 1999p). Um Hegemonialstrebungen zu begegnen (in der Doppeldeutigkeit des Wortes von zusammentreffen und aufeinandertreffen, bekämpfen), gilt es POLYLOGE (idem 2002c) anzustiften bei Leuten, die meinen, nur eine Sprache zu sprechen oder über nur eine "Denke" (die behaviorale oder die psychoanalytische oder gestaltische) zu verfügen.

# Polyvalenter SINN ist Antidot gegen Hegemonie, Macht, Dogmatismus

POLYLOG wird verstanden als vielstimmige Rede, die den Dialog zwischen Menschen umgibt und in ihm zur Sprache kommt, ihn durchfiltert, vielfältigen Sinn konstituiert oder einen hintergründigen oder untergründigen oder übergreifenden Polylogos aufscheinen und "zur Sprache kommen" läßt – vielleicht ist dies ein noch ungestalteter, "roher Sinn" im Sinne Merleau-Pontys (1945, 1964) oder ein "primordialer Sinn" (Petzold 1978c), eine "implizite Ordnung" (Bohm), die auch schon die Gestaltungsmöglichkeiten und -formen enthält oder "chaotischen Sinn" – warum nicht?

In der unter dem Titel "Problemy poetiki Dostoyevskogo" bearbeiteten Neuauflage von 1963 seines Grundlagenwerkes über Dostojewski (1929) führt Mikhail Mikhailovich Bakhtin, die Idee der Sobornost, der komplexen Verbundenheit, in höcht kreativer, eigenständiger Weise aus, indem er affimiert, daß es eine beständige Beziehung und wechselseitge Beeinflussung von Sinn und Kontext, d.h. von Autor, Werk, Leser gibt, die ihrerseits von den bestehenden politischen und sozialen Kräften beeinflußt werden. Ich sehe in meiner Theorie "konnektivierter Verschiedenheit als EINHEIT im Verschiedensein" genau dieses Zusammenspiel als transversalen STNN, als Polylogos, der polylogisiert, also in permanenter Aktion, Koaktion, Interaktion, Generativität ist, mit polymerem Wissen vollgesogen sich im Sinne des Herakliteischen Logions (fr. 115) "vervielfältigt", Hyperkonnektivierung i s t. Er läßt darin, um eine physikalistische Metapher zu gebrauchen, Entropie (R. J. E. Clausius) zunehmen: eine unendliche Kokreativität. Diese vollzieht sich im Sinne der ontologisch, kosmologisch und evolutionär argumentierenden Integrativen Kreativitätstheorie (Petzold, 2003e; Iljine, Petzold, Sieper 1990; Petzold 2003g; 1990b; 1992a, 515ff., 491ff.) als "erfahrenes Mitsein" (ibid. 522), Erfahrung eines Seins, dessen "Ränder offen sind und ungesäumt bleiben" (ibid.) und an dessen Textur und Ausdehnungen Viele mitwirken und Vieles hinzufügen. Seine kokreative und "koexistive Qualtiät wird in ständigen Überschreitungen spürbar, am "Saum, wo die gelebte Erfahrung über das Wissen hinausdringt', wie Claude Lévi-Strauss formulierte" (ibid. 522). Dieses Wirken des Polylogos wird verstanden als Wirken der Generativität des Universums selbst, die sich sowohl in der Erfahrung des Lebens durchaus im Alltag -, in der meditatven Versunkenheit oder in "Kairos-Erfahrungen" (Petzold 1991o; Schuch 2001) überwältigender Erkenntnis oder künstlerischen Schaffens erschließt und Funken, Aufstrahlungen, Fulgurationen des transversalen SINNes zugänglich macht. Deshalb ist das Erlebbar- und Zugänglich-Machen "einer "sinnlichen Kosmologie" einer ,erfahrenen mundanökologischen Perspektive', einer 'Ökosophie' Ziel unserer Arbeit. Synontische Verbundenheit mit dem "Fleisch der Welt" (Merleau-Ponty) herzustellen, die das fundamentale Gefühl koexistiver Zugehörigkeit gegen das der Entfremdung und Verdinglichung setzt (Petzold 1987d), die Erfahrung integrierender, kokreativer Aktion gegen die desintegrierender, fragmentierender Destruktion, das ist das Anliegen Integrativer Therapie in ihrer "kreativen Kulturarbeit" (Petzold, Orth 1990; Sieper, Petzold 2001; Nitsch-Berg, Kühn 2000; Mann et al. 1995), in ihren vielfältigen Formen nootherapeutischer Praxis (Kosmosmedidationen, Petzold 1983e), ihren ökosophischen, ökotherapeutischen Betrebungen (idem 1985m), mit denen sich Therapie als Kulturarbeit im Dienste des Lebendigen, der Evolution und als Kampf gegen Zerstörung und Devolution (idem 1988h) erweist" (Petzold 1992a, 494).

"POLYLOG ist ein kokreatives Sprechen und Handeln, das sich selbst erschafft" (Petzold 1988t). Polylog ist aber auch als "das vielstimmige innere Gespräch, die innere Zwiesprache, die sich vervielfältigt" (ibid.), das Murmeln der Archivare, die Diskussionen der Redakteure, die diesen Text hier verfaßt haben, noch ehe er mir ins Bewußtsein trat, mir in die Feder floß – "Nein, in die Tastatur, korrigiert mich gerade einer meiner mentalen Redakteure: 'Alte Zeit sprach aus Dir!', so sagte er. 'Ich spüre aber dennoch die Feder, immer noch, seit Kindertagen', antworte ich. 'Ein polyvalenter Sinn' ruft mir ein Redakteur zu, der vorgibt, Deleuze am Telefon zu haben. 'Hallo lieber Gilles, hier spricht Hilarion!' – 'Sprich Französisch! Ich bin nicht der liebe Gott und Du bist nicht Anna"'.

In *Marvin Minsky*s "Mentopolis" gehts so zu, wie hier gerade "von mir über mich" beschrieben. –

Das Konzept *Polylog* in meiner (meiner?) Theorie (*Petzold, Orth, Sieper* 1999a) ist aus dem Hintergrund moderner Lebenswelt hervorgegangen. Gesellschaft heute ist plural/pluralistisch, vielschichtig, multikulturell,

zuweilen inter- und transkulturell. Sie ging und geht weiterhin hervor aus den inter- und transdisziplinären Diskursen (idem 1998a, 27; Mittelstrass 2001) zwischen den Wissenschaften, ihren Strömungen (etwa zwischen den Therapieschulen), deren Polyloge allein Dogmatisierung und schlechte Ideologien verhindern, denn Wissenschaft ist vielstimmig, braucht pluralen Sinn, vielfältigen Konsens, reichen Dissens. Wissenschaft ist heute multiszientistisch, interdisziplinär, plurifakultär, sie generiert aus den vielfältigen Sicht- und Betrachtungsweisen, aus der polyprismatischen Brechung des in Fulgurationen (K. Lorenz) aufleuchtenden "Lichtes der Erkenntnis" mannigfaltigen Sinn. Sie schafft konvergenten und divergenten, konkordanten und diskordanten Sinn, transversale Sinnfolien, übergreifend konnektivierenden, integrierenden Sinn oder auch sich diversifizierende, dispersive Sinne, deren Sinn die Zerstreuung, die Multiplizität zu sein scheint (vgl. auch 1998a).

SINN ist Einheit in der Vielfalt, Vielfalt in der Einheit, denn diese verbundene Vielheit, konnektivierte Pluraltät, der Zusammenklang der Polyloge ist als solcher sinnhaft.

Der Vielfalt des Menschenwesens, der menschlichen Gemeinschaften, entspricht ein solches mehrperspektivisches Wahrnehmen, polyprismatisches Betrachten, denn dieses Wesen, wie es sich über die biologische und kulturelle Evolution entwickelt hat, ist Ausdruck von und Verweisung auf "Hominität". Ich verstehe unter diesem Term das Menschenwesen/Menschheitswesen im Werden. Hominität ist Menschsein und Menschwerdung als Aufgabe, die sich allein polylogisch realisieren kann und auf dieser Grundlage Humanität hervorzubringen vermag. Ein solches Denken der Vielheit (wie wir es bei Bakhtin, Deleuze, Derrida, Foucault finden, bei Levinas, Lyotard, Merleau-Ponty, Ricaur, Iljine – jeder mit einer anderen Stimme sprechend, einen subtil anderen Sinn vortragend und hier nur exemplarisch für die mundanen Reflexions- und Metareflexionsprozesse genannt) begründet die Möglichkeit einer neuen Humanität, für die die postmoderne Pluralität die Chance eines Beginnes geboten hat: mit ihrer Wertschätzung von Andersheit, denn das ist mehr ist als "Toleranz", ist auch mehr als die Möglichkeit oder auch das Recht "ohne Angst verschieden zu sein", um auf diese großartige Formulierung Adornos zu verweisen. Aber in der Nennung von "Angst" wirkt der ABERSINN des Entsetzens noch mächtig, so daß Überschreitungen notwendig werden. Die Chance pluriformer Hominität liegt darin, daß solche Andersheit des Anderen nicht nur wertgeschätzt wird, sondern daß zu einer Kultur

der Freude an der Verschiedenheit gefunden werden kann (den Ernst von Levinas um eine weitere, m.E. nützliche Dimension ergänzend). Diese Chance zu "realisieren", sehe ich als Aufgabe einer globalisierten "transversalen Moderne" (unter dieser verstehe ich den kontinuierlichen und zunehmend global reflektierten Modernisierungsprozeß, wie er sich z.B. in Weltbevölkerungs- und Weltklimadebatte, Weltwirtschaftskonferenzen, Menschenrechtskonventionen manifestiert).

Sinn ist die Verwirklichung einer vielfältigen Menschennatur, einer polylogischen Hominität.

Von einer "transversalen Moderne" sprechen wir in der "Integrativen Therapie" im Verein mit vielfältigen anderen Stimmen (Welsch 1996). Sie hat zwar wichtige Wurzeln in der postmodernen, poststrukturalistischen Zeit - entstand sie doch im Paris der mittsechziger Jahre, der Zeit der Umsetzung der deutsch-französischen Freundschaft des Elysée-Vertrages (22.1.1963) und der Studentenopposition und Mai-Unruhen von 1968 –, sie hat aber auch diese Zeit in immerwährenden Transgressionen (Petzold, Orth, Sieper 2000) überschritten oder wurde mit dem herakliteischen Strom fortgetragen zu anderen Gestaden. Sie wäre nicht "integrativ", hätte sie nicht postmodernen Skeptizismus konnektiviert mit "Wahrheiten der Geschichte" - Carlo Ginzburg (2001) gibt hierfür immer wieder Beispiele. Ein solches sich Positionieren im Strom der Zeit als Strom der Geschichte, macht ein chronosophisches Denken erforderlich (Petzold 1991o; Schuch 2001), wie das unerläßlich wird, wenn man etwa Marc Bloch, Pièrre Nora und Michel Foucault, Iean-Francois Lyotard zusammen-liest, Norbert Elias, Paul Ricœur, Erich Hobsbawm und Isaiah Berlin collagiert, sich in diese POLYLOGE stellt und sich so bewußt "Prozessen von Geschichte als Geschichtsinterpretation" aussetzt, unter denen die Strömungen des historischen Geschehens mit unbändiger Macht aufeinandertreffen. Dann begreift man, daß man selbst - Zeit in der Zeit, durchlebte Lebenszeit - im Strom solcher Geschichtsprozesse, in (Zeit)geschehen schwimmt, treibt, zu navigieren versucht und durch und durch durchnäßt wird. Es wird erahnbar, daß das eigene Konnektivieren und Collagieren von Sinn/Sinnen innerhalb der Wirbelungen von polylogischen Sinnströmen stattfindet, deren Strömungsrichtungen sich manchmal an Ufern bestimmen lassen, die auftauchen, oder im Zusammentreffen mit anderen Navigierenden (Petzold, Orth, Sieper 2000), denen man begegnet, und die halbwegs sichere Plätze kennen, an denen man - vorübergehend - vor Anker gehen kann, um sich über den Kurs auseinanderzusetzen.

**Sinn** entsteht im **Navigieren** im Meer der Weltkomplexität, oder ist er vielleicht dieses **Navigieren** selbst ...?

POLYLOG erfordert permanente Ko-respondenz (idem 1991e) um pluriformen Sinn, und einer der bedeutendsten Ko-respondenzbereiche wäre der um "Frauensinn" und "Männersinn", denn obgleich es zweifelsohne übergreifende Sinnareale und gemeinsame Sinnfolien gibt, sind auch unbezweifelbar differente, ja divergente "Sinne" vorhanden (Baron-Cohen 2003; Stoller, Vetter 1997), die nicht übergangen oder eingeebnet werden dürfen und die einer Verstehens- und Verständigungsarbeit bedürfen, welche bislang kaum begonnen hat (Frühmann 1985; Petzold, Sieper 1998). Die Unterschiedlichkeiten der sinnlich-sinnhaften Qualitäten weiblicher und männlicher Geschlechtlichkeit, von Vaterschaft und Mutterschaft, Männerarbeit und Frauenarbeit erfordern Ko-respondenz. Der durchaus divergente WIDERSINN, Soldat sein zu müssen (ist dieses "Muß" unumgänglich?), Schwester im Frontlazarett sein zu müssen (hier kommt ein gänzlich anderes "Muß" zum Tragen!), der Pseudosinn von Genderungleichheiten, die z.T. gravierend sind, muß thematisiert werden. Der Irrsinn des Frauengenozides/Femizides in einigen asiatischen Ländern, wo durch die Abtreibungspraxis von weiblichen Föten - man will den "Stammhalter" – ein Bevölkerungssdefizit bei Frauen von ca. 20 Prozent entsteht, das Ausmaß dieses Wahnsinns ist kaum faßbar (nicht zu reden von Mitgiftmorden, Säureattentaten, Notprostitution) ... all das sind Themen, die der Bearbeitung harren, permanente Arbeit verlangen – beider Geschlechter. Die Diskurse in den "Gender communities" (die Frauen konnten hier bislang weitaus größere Arbeit leisten) bieten hier nur Vorarbeiten, denn:

## Sinn erwächst aus Konnektivierungen.

Diese Hinweise genügen nicht, ich bin mir dessen bewußt!

Man kann sich der Sinnfrage aus verschiedenen Richtungen nähern. Sinn hat *prismatische* Qualitäten. Je nachdem, wie man das Prisma dreht, wie das Licht einfällt, scheint etwas anderes auf. Einmal ist es die Seite der Werteorientierung bzw. der Ethik.

Sinn liegt in einer konsistenten, reflexiven und diskursiven Ethik mit ihren durch systematische Metareflexion und Konsensbildung legitimierten Werten und ihrer praktischen Umsetzung durch ethisches Handeln auf der persönlichen und der gesellschaftlichen Ebene (denn Ethik ist die Praxis von Ethik).

Die Frage der Wertfindung und Wertsetzung wird bei einer solchen Definition natürlich entscheidend, wenn man postuliert, daß Sinn in Werten gründet, die zunächst einmal ganz pragmatisch das menschliche Zusammenleben auf der Verhaltensebene (gr. ethos = Verhalten) regeln, zum einen im Sinne der persönlichen Selbststeuerung – das wußte man schon lange: "Mit dem Begehren ist schwer zu streiten, denn was es verlangt, kauft es auf Kosten der Seele" (Heraklit fr. 85) -, zum anderen auf der Ebene der Gemeinschaft, für die und deren Werte und Normen man sich verantwortlich engagieren muß: "Das Volk muß für sein Gesetz kämpfen wie für seine Stadtmauer" (idem fr. 22). Denn wohl wahr ist es: "ηθος ανθρωπω δαιμον, des Menschen Ethos ist sein Schicksal" wie das berühmte Fragment 119 formuliert, wobei "Ethos" hier als das persönliche Wesen, der Charakter, die Individualität zu verstehen ist (so Diels, Zeller und Capelle). Bei gemeinschaftbezogenem Sinn durch ethisches Handeln findet sich oft die Verbindung zu religiösen Werten, die solches Handeln einfordern und einem "sakralisierten Sinn" als Fundament des Lebens und Lebensvollzuges anbieten, der einem ultimativen göttlichen Sinn und Willen entfließen soll, wie er durch Offenbarungen und in mystischen Erfahrungen zugänglich wird und im Glauben, Gehorsam und spiritueller Praxis (früher sprach man noch von Askese) mit dem Blick auf ein "ewiges Leben" vollzogen werden muß (Petzold 1969IId, 1972IIa). Es können aber auch weltanschauliche Werte in den Blick kommen, die "säkularen Sinn" generieren (idem 1983e). Dieser hat seinen Boden in der philosophischen Reflexion des eigenen Lebens und des Lebensgeschehens, der Lebenszusammenhänge und führt zu einer daraus abgeleiteten Lebenspraxis (idem 1996h), ja Lebenskunst (idem 1999q; Schmid 1998), die ein Mensch vor sich selbst und einer Wertegmeinschaft ethisch verantwortetet; eventuell eröffnet diese Praxis den Weg zu einer "säkularen Mystik" (Petzold 1983e). In beiden Orientierungen, der sakralen wie der säkularen, werden oftmals ein engagierter und kultivierter Altruismus und eine Gemeinwohlorientierung (das Tun eines "Guten") als bedeutende Sinngeneratoren angesehen (Sieper, Petzold 2000; Sober 1998; Monroe 1996; Zahn-Wachsler et al. 1991).

SINN ist eine menschenliebende Lebenspraxis aktiver und konkreter Hilfeleistung als 'Dienst am Menschen'.

Eine solche, von mir sehr hoch eingeschätzte Sinnkonzeption, an der ich spiritualisierende und transpersonale Sinnangebote und ihre Adepten durchaus messe (Sieper, Petzold 2000; Petzold, Schobert, Schulz 1991), wird

oft mit der Verpflichtung auf ein "Wahres" verbunden, auf eine "Wahrhaftigkeit", die man in die Lebenspraxis bringt (als die Praxis eines "Wahren"), indem man den "Willen Gottes" tut und seine Wahrheit, sein sinnstiftendes Gesetz verkündet "Tag und Nacht" (Psalm. 1), oder indem die säkularen Weisheiten und Erkenntnisse einer Weltanschauung im Leben "konkret und praktisch" (Petzold 1971, 2002h) umgesetzt werden.

Sinn ist die Suche nach Wahrem, Lebenspraxis persönlicher Wahrhaftigkeit, die in wahrer Rede (παροησια) und rechtschaffenem Tun, einer konkreten und praktischen Weisheit ihren Ausdruck findet.

Ein parrhesiasitischer, wahrhaftiger Diskurs (Foucault 1996; Petzold, Sieper, Orth 1999; 2000), wirft natürlich die Frage auf, welche Wahrheit veritas) vertreten und welche Tugend (virtus) praktiziert wird. Die klassischen, von Platon zusammengestellten Tugenden "Weisheit, Tapferkeit, Besonnenheit, Gerechtigkeit" und ihre durch den Aquinaten hinzugefügten christlichen Ergänzungen "Glaube, Hoffnung, Liebe" haben ein erhebliches sinngebendes Potential. Tugenden als solche bieten, wie Sokrates meinte, die Grundlage einer "Gesinnung, die auf die Verwirklichung moralischer Werte ausgerichtet" ist. Es geht also keineswegs primär um eine "Psychomachia", den Kampf zwischen Tugend und Laster, wie ihn das so übertitelte Lehrgedicht christlicher Moral des Prudentius (343-405) vorträgt, und welcher Ausdruck eines Diskurses ist, der bis heute für die Grundstruktur vieler Psychotherapieschulen ein maßgebliches Muster darstellt - oder in der "neuen Moralität" vieler (alt gewordener) PsychotherapeutInnen der 68er Generation allzu moralinsauer daherkommt, ohne daß eine konkrete altruistische Praxis erkennbar wird. Mir gefällt da die affirmative Position von Marc Aurel:

Das Heil unseres Lebens beruht darin, daß wir das Wesen jeder einzelnen Sache zu durchschauen suchen, worin ihre Substanz besteht, was sie verursachte. Von ganzer Seele das Rechte zu tun und wahrhaftig zu sprechen, was bleibt sonst noch, als das Leben zu genießen, indem man ein gutes Tun an das andere knüpft (συναπτοντα), so daß auch nicht der kleinste Zwischenraum bleibt? (Marc Aurel [lib. XII, 29; 1998, 315])

Man kann in diesem Text den Begriff "Heil" getrost um den Begriff "Sinn" ergänzen.

Sinn kann aber auch in ästhetischen Erfahrungen gewonnen werden (Petzold 1999q): aus der Betrachtung des Zaubers einer Landschaft, die eine "ontologische Erfahrung" erschließt (Albert 1972; Orth 1993; Petzold,

Orth 1998), in der "Freude über Schönheit" eines Liedes, einer Blume, eines Menschen oder Tieres, der Schönheit einer Freundschaft oder Beziehung O'Donohue (2003), aus dem Erleben und Genießen "großer Kunst" – religiöser und nicht-religiöser. Aber auch aus der Schönheit von Gedanken, Gedankengebäuden philosophischer oder theologischer Art, aus geistiger Schönheit, kann Sinnerleben erwachsen, aus dem Erleben "der Schönheit, die über der Schönheit liegt" (Petzold 1969IIf).

**Sinn** ist das Erleben von Schönheit, das Streben nach Schönheit, das Schaffen, Fördern und Erhalten von Schönem.

Sinn ist aber auch eine Erlebnis- und Erfahrungsqualität als solche, die mit den Begriffen "sinnvoll" - "Das habe ich in tiefster Seele als sinnvoll erlebt" - oder "sinnhaft" gekennzeichnet wird - "Das ist für mich in höchstem Maße sinnhaft geworden" - oder als "unendlich sinnreich". Wenn etwas "sinnig ist", wenn es "Sinn macht", als existentiell und essentiell bedeutsam erlebt wird, so werden Menschen (die Steigerungsform der verräumlichenden und temporalisierenden Eigenschaftsworte zeigen dies) ergriffen und verändert. Sie werden besonnnen, tiefsinnig, in ihrer menschlichen Haltung hochgesinnt, feinsinnig, weitsinnig. Der Sinngehalt eines Ereignisses, der Sinnbezug zwischen Ereignissen können erfaßt werden, Sinn und Sinnfülle werden gegenüber Sinnleere und Sinnlosigkeit als erhebend und bereichernd erlebt. Das alles verweist auf die phänomenale Qualität des Sinnbegriffes, die sich im Sinnen und Nachsinnen erschließt - in unterschiedlichen Qualitäten, Intensitäten, Bedeutsamkeiten, mit unterschiedlichem Maß an Sinngehalt und Sinnfülle. Zu diesen Sinnerfahrungen führt die Praxis der "Awareness", der sinnenhaften Wachheit und Bewußtheit aus Zentriertheit, die Perls zu einem Zentrum seiner Gestalttherapie gemacht hat: "Without a center, everything goes on in the periphery and there is no place from which to work, from which to cope with the world. Without a center, you are not alert" (Perls 1969, 37). Er sprach von "Mini-Satoris" in Momenten erhöhter Awareness, einem " ... waking up. Suddenly the world is there. You wake up from a trance like you wake up from a dream. You're all there again. And the main aim in therapy, the growth aim, is to lose more and more of your ,mind' and come more and more to your senses" (ibid. 50), eine Zentrierung, "being grounded in one's self ... about the highest state a human being can achieve"(ibid. 37). Perls vertritt hier keine transpersonale Position. Er ist stets von einer wohltuenden Nüchternheit und empfiehlt "awareness" als Lebenspraxis, wie im Siddartha, "where the hero finds the final solution to his life by becoming a ferryman on a river, and he learns to listen. His ears tell him so much more than the Buddha or any of the great wise man can ever teach him" (Perls 1969, 38). Perls greift nicht auf die meditativen Wege der Weisheitstraditionen der Menschheit aus, die ja durchaus in einer säkularen Weise im Rahmen von Psychotherapie verwendet werden können (Huth, dieses Buch). Über die traditionellen Schritte kontemplativer und meditativer Praxis "Besinnung, Betrachtung, Versenkung" nutzen wir solches Wissen und solche Praxen in der Integrativen Therapie als Fähigkeiten und Möglichkeiten, die in der menschlichen Natur und ihrer cerebralen Ausstattung gründen. Sie sind also zunächst einmal nicht sakralisierend oder mystifizierend zu betrachten und fallen in den von uns als "Nootherapie" (von gr. νοΰς, Geist, Sinn, vgl. Petzold 1981e) bezeichneten Arbeitsbereich des therapeutischen Umgangs mit Fragen des Sinnes und der Werte, wenn diese als Themen für Patienten anstehen. Diese Sinnerfahrungen finden sich einerseits als "Ereignisse der besonderen Art", z.B. in Grenzerfahrungen, Betroffensein von Schönheit, Überwältigtsein von Glück oder Entsetzen, in außergewöhnlichen Begegnungen (Gurdijeff 1982), andererseits aber immer wieder auch in ganz gewöhnlichen Situationen des Alltags (Dürckheim 1961), in denen plötzlich "Sinn aufscheint, aufleuchtet", Fulgurationen, Momente der Sinnfülle gleichsam hereinbrechen: fulget lumen sapientiae. In der "Integrativen Therapie" sprechen wir mit Vladimir N. Iljine, einem ihrer Refernzautoren, von "Kairoserfahrungen" (Petzold 1981e, 263), die – anders als es Perls (siehe oben) und viele andere annehmen – nicht auf einem "innersten Kern" verweisen. Kairos, "die überwältigende Erfahrung des rechten Augenblicks am rechten Ort, die die Seele berührt und verändert [...], der Augenblick, in dem die Entscheidung über das Leben fällt, wenn der Schleier zerreißt und der Patient sieht: die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einem, sein gesamtes Lebensspiel. Jetzt kann er entscheiden. In dieser Stunde, an diesem Ort ist die Zeit transparent geworden und eine neue Form kann auftauchen" (Iljine 1910, 12, vgl. Petzold 1981e, 263ff./dort auch für die Unterschiede der Zeitauffassung von F. S. Perls). Kairoserfahrungen müssen auch keineswegs als Gotteserfahrungen gesehen werden. Bertrand Russel erlebte in der Anfangsphase der Arbeit an seinem (z.T. mit Whitehead verfaßten) monumentalen Werk "Principia Mathematica" eine "mystic illumination", die ihn in wenigen Augenblicken in einen lebenslang überzeugten und engagierten Pazifisten und in einen passionierten Bewunderer von Schönheit verwandelte. Wie Iljine für das Zeiterleben eine perichoretische Qualität, eine Qualität der wechselseitigen Durchdringung der Zeitmodi, eine Synchronizität annimmt, die er bei sich und seinen PatientInnen und AnalysandInnen beobachtete, kennen wir wie er aufgrund unserer Erfahrungen ein perichoretisches Raumerleben: es ensteht eine Überschau und Innenschau, ein "Im Zentrum und auf der Peripherie zugleich" (Petzold 1983e). Kairoserfahrungen vermitteln das Erleben einer profunden Sinnhaftigkeit, einer erhebenden Sinnfülle, – eines reichen Sinnes einfach –, jenseits jedes "sensation seekings" und weitab von der "Suche nach dem Wunderbaren" (Ouspiensky) des Neomystizismus. In der Erfahrung eines Lebenspanoramas (bei Absturz, Ertrinken, aber auch in der therapeutischen Arbeit), kann das ganze Leben – in einem Augenblick verdichteter Erstreckung – ablaufen (Hugo Petzold 1935; Petzold, Orth 1993).

Das sind durchaus Möglichkeiten, mit großen menschheitsgeschichtlichen Traditionen *Sinnfolien* für das Leben und Erleben von Menschen als Einzelsubjekten und als Kollektive bereitzustellen. Auf jeden Fall werden damit die Perspektiven von Pychotherapie und Psychologie – so wichtig sie in ihrer Spezifität sind – weit überschritten. Zu einigen dieser Perspektiven habe ich Texte geschrieben (cf. opp.cit. supr.).

Das Gute, das Wahre und das Schöne und das Sinnvolle, Sinnhafte, Sinnreiche als solches in religiöser und säkularer (oder auch säkularisierter) Form werden als Quellen von Sinn, Sinnerleben, Sinnfindung, Sinnstiftung gesehen.

Die Möglichkeit einer Sinnfindung aus dem Religiösen wird im Integrativen Ansatz ausdrücklich bejaht, genauso allerdings die Sinnfindung aus dem Säkularen. Exklusivitätsansprüche indes werden in Zweifel gezogen:

"Die Vielzahl der Religionen sind Ausfaltungen der Fragen nach Sinn und sind sinnstiftende Antworten auf diese Fragen nach dem e i n e n Religiösen. Die Vielfalt der Antworten, Sinnformen, ist zugleich eine Antwort und ein Sinn als vielfältiger. Das Dogmatische schafft Pseudosinn" (Hugo Petzold 1934).

Theosophen, Neomystiker, New-Age-Bewegungen – wie immer man zu ihnen stehen mag – haben zumindest totalitaristische religiöse Ansprüche relativiert. Sie haben die großen religiösen Systeme ihrer Exklusivitätsansprüche entkleidet: "So which system possesses the truth? All of them. It just depends on one's point of view. We cannot reject any of them", scheibt der bulgarische Weisheitslehrer *Omraam Mikhaël Aïvanhov* (2000, 14). – "Die Religion, der Du anhängst, ist nicht die einzige, nicht die erste und nicht die letzte, sondern eine aus einer unabsehbaren Rei-

he. Jede Religion ist an ihrer Stätte eine Notwendigkeit, ein Wender der Not. Darum haben alle Religionen das gleiche Recht, den gleichen Kern und das gleiche Herz [...] sind die Dialekte einer Sprache, der Ur-Sprache des Herzens", so der Neomystiker Hilarion (1954, 280), der hier an Stelle vieler anderer Autoren des "Weisheitsgenres" zitiert wird – u.a. wegen der zufälligen Namensgleichheit, aber auch weil sein Buch "Das Erwachen der Seele" durchaus ansprechend ist und zeigt, wie dünn die Grenze zwischen ernsthafter Suche und Esoterik-Journalismus sein kann. In theistischen und kosmologischen religiösen Visionen, mystischen Erfahrungen wurde in der Menschheitsgeschichte vom Erleben übergreifender Verbundenheit (religio), von Einheits-Gewißheit berichtet, "wie die zum Inneren Licht Erwachten, die Gottentflammten zu allen Zeiten und in allen Zonen kündeten" (ibid. 7). Die Sehnsucht nach dem "lichtrunkenen, all-erwachten Flammengeist [='ιλαριον] in uns" (ibid.), von der der 1977 vierundsiebzigjährig verstorbene, z.T. unter dem Namen Hilarion publizierende Lebenslehrer Karl Otto Schmidt (1903-1977) (Neu-Geist-Bund, "mentaler Positivismus", 2 Millionen Gesamtauflage seiner Bücher!) schreibt, spricht offenbar viele Menschen an (auch aus der "rechtsgerichteten" Szene, die dieses Denken in ungutem Mystizismus aufgreift. Vorsicht ist angesagt! Vgl. Goldner 2001). Lehrer wie der Bulgare Aïvanhov, 1986 sechsundachtzigjährig in Paris gestorben und mit seiner "Weißen Bruderschaft" in 27 Ländern vertreten, Autoren wie Schmidt (mit seinen zum Teil problematischen Beziehungen zur Esoterik-Szene und mit rechtsorientiertem Ideologiebezug) erreichen Menschen. Die beachtliche Resonanz auf ihre Texte zeigt dies. Sie scheinen ihren Lesern eine Ahnung davon zu vermitteln, daß es eine solche Realität geben könnte, wecken in denjenigen, die angeweht werden von solchen Anmutungen, eine "Sehnsucht nach Sinn" (Peter L. Berger 1999), die allzuoft nicht gestillt wird. Der große "Hunger nach Sinn" (Petzold 2000k) führt häufig in das "sensation seeking" (vgl. die von Goldner 2001 dokumentierten Phänomene), das durch einen zweifelhaften "Markt der Sinnangebote" angeheizt wird, zuweilen kann von einem "Jahrmarkt" gesprochen werden, auch – und nicht zuletzt – im Bereich der Psychotherapie (Petzold, Orth 1999). Damit wird die Chance vertan, "Wege geistigen Lebens" in fruchtbarer Weise zu erkunden – und schon die unterschiedliche Kulturalität, die Schönheiten der großartigen sakralen Kunst und "gedanklichen Gebäude" der Religionen ist ein Geschenk; denn "dem, der kosmisch zu denken lernte, vertieft die eine Religion stets auch die andere, verschönt die eine die andere, ergänzt die eine die andere, vollendet die eine die andere, erfüllt die eine die andere" (Hilarion 1954, 282). Das ist doch schön gesagt?

All diesen Perspektiven möchte ich mich in diesem Text nicht zuwenden! Sie tauchen allenfalls am Rande auf, liegen auch nicht im Fokus meines Interesses. Ich will "Komplexität reduzieren".

Ich möchte mich vielmehr diesseits von sakralisierten Sinnkonzepten aufhalten, bei Sinnerfahrungen in Entwicklungsprozessen – nicht an "Megamodellen" orientiert wie dem von Ken Wilber, das Reinhard Fuhr (1999) als Leitschiene aufgegriffen und in Stufen über Stufen ausgearbeitet hat, womit er sich m.E. der Möglichkeit eines hermeneutischen Zuganges im Sinne der Metamodelle von Rivæur (aber auch von Gadamer) begibt. Wilbers/Fuhrs vorstrukturierende (und unphänomenologische) Raster machen eine intersubjektive und narrative Hermeneutik (Rivœur 1982; Petzold 1988a, b, Petzold et al. 2000) nicht möglich. (Die Affirmation: "Die zentrale Erkenntnismethode der Gestalttherapie ist demgemäß die Phänomenologie, und die Hermeneutik" [Gremmler-Fuhr 1999, 354] ist vor dem aufgezeigten Hintergrund, dem Rekurs auf Wilber und dem hermeneutikfernen Werk von Perls und Goodman [vgl. Petzold 2000e] nicht nachvollziehbar). Mein Text führt in gewisser Weise einen kontrastierenden Diskurs (sensu Habermas), obgleich dies nicht beabsichtigt war, denn er entstand in anderem Kontext und greift auf andere Strömungen der Sinnkonstitution zurück, auf phänomenologische in der Tradition von E. Husserl, M. Merleau-Ponty, A. Schütz, P. Berger und Th. Luckmann, auf hermeneutische in der Tradition von P. Ricœur, auf dialogische in der Linie von M. Bakhtin – auf das Alltagsgeschehen, auf Zeit-, Wirtschafts- und Kulturgeschichte. Er befaßt sich nicht nur mit Sinnkonzepten, zu denen man in Zustimmung mit dem Kopf nicken kann, geordnetem Sinn, sondern auch (und durchaus nicht genug) mit Pseudosinn, Unsinn, Irrsinn.

Über Sim und Simhaftigkeit, über Loslassen-Können wurde und wird viel nachgedacht, gesagt, geschrieben – ein nicht enden wollendes Thema, weil jeder Mensch, jede Gruppe, Gemeinschaft ihre Sinnfragen stellen muß und ihre Antworten – wie tentativ auch immer – zu finden hat, und das jeweilige Kontext/Kontinuum-Gefüge unterschiedliche Sinnhorizonte eröffnet. Das schafft eine Fülle von Perspektiven und eine Mannigfaltigkeit von Antworten, die in ihrer Verschiedenheit ein Reichtum sind, wenn man sich nicht in dogmatischer Rechthaberei darauf versteift, "den" Sinn zu besitzen als ein transkulturelles und transhistorisches pro-

prium, nach dem und an dem sich alles und alle auszurichten haben: denn neben diesem einen **SINN** – und hier wird solcher Sinn dann obskurantistisch, sinister – darf es keinen anderen Simm geben, diskursgeborene "Sinne" schon gar nicht, denn er bietet das Fundament, und "ein anderes kann nicht gelegt werden" – **Fundamentalismus** (*Huth* 1995).

Fundamentalistischer Sinn führt in die Sinn-Verarmung, in den Unsinn, zuweilen in den Wahnsinn, Irrsinn, der manchmal – und noch viel zu oft – blutig wird und das Gefühl einer tiefen Sinn-losigkeit aufkommen läßt.

Vielfältige Sinnperspektiven hingegen – etwa interkultureller, intergenerationaler, genderdifferenter, interdisziplinärer Art – bieten einen Reichtum und eine Chance, komplexe Wirklichkeit "hinlänglich" komplex zu betrachten. Menschliche, zwischenmenschliche Wirklichkeit ist stets vielschichtig, vieldimensional, vieldeutig. Eine transversale, diese Mannigfaltigkeit der Kon-texte durchquerende Sinnsuche (Petzold 1988n; 1998a, 34f.; Welsch 1996) schafft vielfältige Sinnmöglichkeiten, konnektivierte/konnektivierende Sinngewebe, die immer neue Sichtweisen eröffnen und stets mit Entdeckbarem überraschen. Sie bringen eine beständig wachsende "Sinnerfassungs/-verarbeitungs/-schöpfungskapazität" in Erkenntnisprozessen hervor, welche "von den Phänomenen zu den Strukturen zu den Entwürfen" voranschreiten.

Sinnerfassungskapazität schöpft aus "einem gemeinsamen Milieu", dem Kon-text der Lebenswelt, in dem Erkennender und Erkanntes aufeinander bezogen und miteinander verwoben sind und die vielfältigen Bezogenheiten dieser Textur einen spezifischen "mehrperspektivischen STEND" generieren (Petzold 1968a; 1996a, 178), der mit wachsenden sinnschöpferischen Fähigkeiten in perspektivischen Lebensformen (Tiedemann 1993) Niederschlag finden kann.

In meiner eigenen, persönlichen Lebenserfahrung als ein in mehreren Kulturen aufgewachsener und stets in mehreren Kulturen arbeitender Mensch, in mehreren Disziplinen Forschender und konzeptualisierender Wissenschaftler und Praxeologe (Orth, Petzold 2004), habe ich die Erfahrung pluriformen und transversalen Sinnes wieder und wieder gemacht. Als ein empirisch arbeitender Entwicklungspsychologe – ich beschäftige mich eben nicht nur mit der Psychotherapie, und praktiziere sie in verschiedenen Formen –, der dem Ansatz einer "Entwicklungspsychologie in der

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Anmerkung 9 und 16.

Lebensspanne" (Petzold 1993j, 1999b) verpflichtet ist, erlebe ich sehr unmittelbar die verschiedenen Sinnes- und Sinnwelten.

### 4. Sinnerfahrung in der Lebensspanne

– Von den wachsenden Kapazitäten, "Sinn/Sinne" zu erfassen

Alle Menschen haben die Fähigkeit, sich selbst zu erkennen und vernünftig zu denken.

Heraklit fr.116

Ich möchte an dieser Stelle den *Diskurs* wechseln, eine andere Form der Sprache, des Vorgehens, der Argumentation wählen, um noch anderen Dimensionen und Qualitäten von *Sinn* nachzugehen. Ich will andere Refernzen beiziehen – aus der "Entwicklungspsychologie der Lebensspanne" *Petzold* 1999b; *Petzold, Goffin, Oudhof* 1993; *Rutter* 1996) -, das Paradigma, das von der Integrativen Therapie in das Feld der Psychotherapie eingeführt wurde und ihre Charakterisitik als "life span developmental grounded therapy" (Petzold 2001g) ausmacht. Psychotherapie muß sich an dieser Perspektive ausrichten, wenn sie Menschen in ihrer "lebensalterspezifischen Sinnerfassungsmöglichkeit" erreichen will. Zur Verdeutlichung dieser Position möchte ich mit einem *Experiment* beginnen, das unter dem Leitsatz des *Herakleitos* (fr. 101) steht: "*Ich erforschte mich selbst*", und bei dem man überprüfen kann, wie es mit dem Sinn, der Sinnfrage, *lebensaltersspezifischem Sinn* bei einem selber steht.

"Ich möchte Sie auffordern, in Ihrer Erinnerung in das Alter zwischen 7 und 10 Jahren zurückzugehen. Wir haben ja auch Erinnerungen an uns selbst, nicht nur Erinnerungen an uns "in Ereignissen, Szenen", sondern auch daran, wie wir auf Ereignisse reagiert haben. Wie sinnvoll waren für Sie in jener Zeit Gebote und Verbote, die Sie von Ihren Eltern bekommen haben? Wie war das mit dem "abends rechtzeitig zu Hause sein" oder mit Warnungen, "vorsichtig zu sein"? – Dann gehen Sie weiter bis zur Altersspanne von 13 bis 17 Jahren. Vergegenwärtigen Sie sich die Ratschläge, Warnungen, Mahnungen, Vorschriften oder Vorsichtsmaßregeln, die aus der Sicht Ihrer Eltern oder Lehrer durchaus sinnvoll gewesen waren, in Ihnen aber Unverständnis, Widerstand oder ein nachsichtig-müdes Lächeln hervorgerufen haben – "Ist doch Blödsinn! Die raffen das einfach nicht mehr!" Dann können Sie weitergehen bis zum Alter von 27 Jahren, ins junge Erwachsenenalter. Wenn Sie dann zurückblicken, werden Sie über so manche Ihrer Reaktionen als Jugendlicher lachen – Unsinn war das. Und wenn Sie in einem nächsten Zeitschritt beim Alter von 37 bis

47 angekommen sind, sind Sie in der Position, daß Sie Ihren 7–10jährigen Kindern genau die gleichen oder ähnliche Warnungen auf den Schulweg geben, wie Sie sie erhalten haben und ihre 13–17jährigen mit ähnlichen Mahnungen, Warnungen, Vorschriften konfrontieren, die Sie einstmals als so nervig, öde und unsinnig empfunden haben. Plötzlich erscheint Ihnen vieles ganz sinn-voll, was sie früher als Stumpfsinn von Erwachsenen angesehen hatten."

Man kann unter der Sinnperspektive auch in die verschiedensten Lebensbereiche gehen. Nehmen wir den Bereich "Sexualität, Liebe und Partnerschaft" und schauen uns das im Alter zwischen 20 und 25 Jahren an. Beziehung, Liebe, Partnerschaft und Sexualität sind zweifelsohne sinnstiftende Momente im Leben von Menschen. Schauen Sie sich das im Alter von 40 und aufwärts an. Und wie wird das sein, wenn Sie 60 und älter sind (Petzold 2004l)? Wie die Beatles gefragt haben: "Will you still need me, will you still feed me, when I'm 64?" Die Frage stellt man sich vielleicht in den Endzwanzigern. Wenn man dann in den Sechzigern ist, kann man sich fragen: Macht diese Frage auch heute noch Sinn oder wäre sie anders zu stellen? Wie würde sie Sinn machen? Um welches sinnträchtige Thema es auch geht, lassen sich über den Lebensverlauf die Fragen immer wieder neu stellen, und es werden sehr häufig neue Antworten aufkommen.

Sinn – persönlicher und gemeinschaftlicher – entsteht aus der Verknüpfung und Interpretation von erlebten, erfahrenen Wirklichkeiten, d.h. auf dem Lebensweg sinnenhaft wahrgenommener Welt und erlebniskonkret aufgenommener Geschehnisse in der Welt, an denen Subjekte beteiligt sind und über die sie sich in Konsens- und Dissensprozessen auseinandersetzen.

In der Lebensspanne und in sich wandelnden sozialen Netzwerken bzw. "social worlds" als sozialen Sinngemeinschaften in solchen Netzwerken (Petzold, Petzold 1993; Brühlmann-Jecklin, Petzold 2004) müssen wir uns deshalb immer wieder fragen: Ist mein/unser Sinnverhältnis, sind meine/unsere Interpretationen von Wirklichkeit denn noch genauso, wie sie dermaleinst waren? Oder sind die verschiedenen Sinn- und Bedeutungszuweisungen im Leben, die ich/wir gemacht haben, nicht doch sehr nachhaltig verändert worden durch das Leben? Es gilt sich dabei immer wieder deutlich zu machen, daß derartige Fragen stets sozial kontextualisiert und temporalisiert werden müssen, denn man fährt nicht allein auf der Lebensstrecke, sondern man reist im Konvoi (mit Reisegefährten, Reisi-

gen, Gesinde, für den Fall, daß man auf Gesindel trifft). Es macht also Sinn, nicht einsam und verlassen durchs Leben zu gehen, sondern durch sein soziales Netzwerk ein Weggeleit zu haben (Hass, Petzold 1999), d.h. Erzähl-, Gesprächs-, Diskurs- und Handlungsgemeinschaften (Petzold 1991o; 2000b), in denen sich durch ein vielfältiges, lebendiges ko-respondierendes Miteinander Konsens und Dissens (Petzold 1991e) ergeben – und letzterer ist wichtig, oft inspirierend und keineswegs nur lästig oder belastend, denn gute Kooperation, eine solide handlungsfähige Aktionsgemeinschaft ist durch Dissensprozesse hindurchgegangen.

Das als kurze Einstimmung!

In der Untersuchung des Sinnthemas werden verschiedene Sinnkonzeptionen erkennbar.<sup>9</sup>

Schon im vorgeburtlichen Bereich verhält sich der Föte offenbar auf einer organismischen Ebene "sinnvoll", in Konkordanz mit seinem Lebenskontext, den Lebensbedingungen im Uterus – hier kommt eine "funktionalistische Sinnkonzeption" (siehe oben) zum Tragen. Der Säugling ist kein Hermeneut! In der Säuglingszeit, in der Kleinkindphase, in der Adoleszenz, in den verschiedenen Zeiträumen des Erwachsenenalters bis ins hohe Senium, bis in die letzte Phase des Lebens werden immer wieder Sinnmatrizen erkennbar, in denen sich Konstituierungen von Sinn in kontextangemessenem Fühlen, Denken, Wollen und Handeln erkennen lassen, dieses gerade auch vor den – oft schmerzlichen, zuweilen bedrohlichen, ja gefährlichen – Fakten des Unsinns, der Sinnlosigkeit, des Wahnsinns gar (Kriege, Pogrome, Verbrechen, Ausbeutung), die sich natürlich neben so manchem Schwachsinn auch finden, was damit allerdings Sinnhafigkeit in ihrer Qualität umso klarer hervortreten läßt (hier wird eine "subjektivistisch-hermeneutische Sinnkonzeption" herangezogen).

Wenn man individuelle Lebenswege untersucht, Forschungen über Lebensläufe verarbeitet (*Thomae* 1988; *Schroots* 1993; *Oerter* et al. 2000; *Rutter* 1996) oder in Therapien bzw. Projekten der Biographiearbeit Lebensgeschichten rekonstruiert (*Petzold* 2000b) oder Lebenspläne in den Stadien ihres Entwurfs und ihrer Umsetzung miterleben kann (*Steiner* 1985), begegnet man in diesen Texturen immer wieder Sinnhaftem (*Dittmann-Kohli*, dieses Buch). Und je nachdem, welchen Zugang man wählt,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ich unterscheide eine "funktionalistische" Sinnkonzeption, die in komplexen Systemen als "relationistische" gesehen werden kann, von einer "subjektivistisch/hermeneutischen" Sinnkonzeption, die in Interpretationsgemeinschaften auch als "diskursivistische" gesehen werden kann.

von welcher Disziplin, von welcher Perspekive her man das Leben, den Lebensweg betrachtet, scheinen andere Sinnfacetten auf. Das, was von Einzeldisziplinen und ihren Vertretern zum Sinnthema kommt, von Philosophen, Theologen, Soziologen, Psychologen, Biologen, Pädagogen, Psychotherapeuten, führt oft in Einseitgkeiten. Deshalb empfiehlt sich ein Rekurs auf eine "diskursivistische Sinnkonzeption", die auf die Auseinandersetzung unterschiedlicher Diskurse abzielt und für sie fruchtbar sein könnte, weil viele Positionen von einer monodisziplinären Sicht geprägt sind, die multidisziplinär und interdisziplinär<sup>10</sup> aufgebrochen und ergänzt werden muß, genauso wie die Perspektive der Professionellen von der Betroffenenperspektive ergänzt werden muß, was immer zu einer Transgression, einer Überschreitung von vorausgehend als sinn-voll Angesehenem führt.

Sinn e m e r g i e r t aus konnektivierten, differentiellen Sinnbeständen als ein transversaler Sinn (ggf. als ein transdisziplinärer oder transkultureller), der sich selbst über die Menscheitsgeschichte hin beständig in immer neuen Transgressionen und Hyperkonnektivierungen pluralisiert – Sinne generiert (*Petzold* 1998a, 26, siehe auch unten).

In einer von mir entwickelten Systematik für Supervision und Metaconsulting (idem 1998a, 27; Petzold, Ebert, Sieper 1999) differenziere ich wie folgt:

<sup>-</sup> Monodisziplinarität, in der die Disziplinen voneinander isoliert ein Problem bearbeiten; sie wird überschritten in

<sup>-</sup> Multidisziplinarität, in welcher die Disziplinen bzw. ihre Vertreter in einfacher Juxtaposition an einem Thema arbeiten und Ergebnisse austauschen;

<sup>-</sup> Interdisziplinarität geht darüber hinaus, wenn die Disziplinen aus ihrem spezifischen Fundus heraus sich im Bezug auf ein Thema koordinieren (round table model), d.h. ihre Möglichkeiten differentiell einsetzen und miteinander kooperieren.

<sup>-</sup> Transdisziplinarität indes ermöglicht einen Grad der Ko-respondenz der Beteiligten, eine Dichte der Konnektivierung (Petzold 1998a, 131, 176) disziplinspezifischer Erfahrungen, Wissensbestände und Praxen, eine Bereitschaft aufeinander zu hören, eigene Positionen zu hinterfragen oder zurückzustellen und voneinander zu lernen, so daß neue, die vorgängigen Eigenheiten der Disziplinen und Positionen der Fachvertreter transgredierende Erkenntnisse und Methodologien emergieren, denn Emergen en zwird bei der Vernetzung komplexer Systeme (ibid. 41, 240) durch den Zusammenfluß von Informationen, Kompetenzen und Performanzen, im Konflux kokreativer Zusammenarbeit als "Synergieeffekt" möglich (ibid. 132, 267f., 318).

Die Geschichte als von Menschen geschaffene Realität, als Geschichte der Erkenntnis, des Wissens, der Konsensfindungen, der Wissenschaft und des Sinnes ist heute multiszientistisch, interdisziplinär, plurifakultär. Sie generiert mit der beständig wachsenden Sinnerfassungs-, Sinnverarbeitungs- und Sinnschöpfungskapazität von Menschen, ja der Menschheit als Kollektiv, aus den vielfältigen Sicht- und Betrachtungsweisen, aus "dem Strahlenbündel jedes Wortes" (Mandel'stam 1933/1984, 20f.), aus der polyprismatischen Brechung (Petzold 1988t), des aufleuchtenden "Lichtes der Erkenntnis", aus seinen Fulgurationen (K. Lorenz), aber auch aus der Sinnhaftigkeit des gemeinschaftlichen, des geteilten Lebens mannigfaltigen Sinn. Und natürlich sind die Sprachen, die der Worte, die der Malerei, die der Musik, Medien der Sinnschöpfung, die die Sinnschöpfungskapazität des Menschen, der Menschen kokreativ neuen und neuen Sinn hervorbringen läßt. Dabei sind Worte nur eine Weise, Sinn auszudrücken ...

Für Sinn ist charakteristisch, daß er nur in Zusammenhängen aufkommt, als der "Stoff", der zugleich Texturen, Kontexte zusammenhält (*Luhmann* 1971; 1978). Dieser *Sinn* hat zwei bestimmende Qualitäten:

- 1. Vernunft ist die epistemische Qualität des Sinnes. Das "Licht der Vernunft" als gemeinsames Erkennen durchdringt und erhellt die Schatten der Unwissenheit, des Ungewußten, Unbewußten, Noch-nicht-Gewußten und schafft damit eine menschliche "conscientia", ein gemeinschaftliches Bewußtsein von hinlänglicher Klarheit und einen tragfähigen Konsens darüber, was sinnvoll und vernünftig ist.
- 2. Gemeinsinn ist die ethische Qualität des Sinnes, denn ohne die "Wärme der Gemeinschaft" ist Kälte und Dunkelheit, Bedrohung des Lebens, der Lebendigkeit. Warmherzige Gemeinschaft schafft und sichert Sinn. Leben bietet die Chance zu sinnerfassender, sinnverarbeiternder, sinnschöpfender Gemeinschaft. Darum ist es vernünftig und sinnhaft, Gemeinsinn, Gemeinwohl, Gemeinschaftlichkeit als sinnstiftende Qualität zu betrachten.

Wo "Licht" und wo "Wärme" zusammenwirken – und diese Metaphern sind weit zu fassen – ist Leben, "gutes Leben" möglich. Der "eubios" ist für Menschen der Boden des Sinnerlebens. Gemeinschaftlichkeit im erhellenden "Licht der Vernunft" und in der schützenden "Wärme des Herzens" ermöglicht sinn-volles und liebevolles Miteinander-Sein, ermöglicht und begründet Konvivialität: gemeinschaftlich gelebter Shom.

Wahrhaftige Wissenschaft, die Wissen und Erkenntnis schaffende Arbeit der Menschheit schafft Sinn, bringt konvergenten und divergenten, kon-

kordanten und diskordanten Sinn hervor, transversale Sinnfolien: übergreifend konnektivierenden, integrierenden Sinn oder auch sich diversifizierende, dispersive Sinne, deren Sinn die Zerstreuung, die Vielfältigkeit, das negentropische Chaos selbst zu sein scheint mit einem Horizont, aus dem wieder und wieder neuer Sinn emergiert.

Transversaler Sinn gründet aber nicht nur in den differentiellen Sinnbeständen unterschiedlicher Disziplinen oder Professionen, er kann auch in unterschiedlicher Expertise gründen, etwa in der "doppelten Expertenschaft" der Fachleute für spezifische disziplinäre Wissensstände und professionelle Praxen (Psychotherapeuten etwa), und in der Expertenschaft von Menschen, die für ihre Lebenssituation und Lebenspraxis kompetent sind (Petzold 1990i).

In umfangreichen Untersuchungen haben Sozialwissenschaftler versucht, herauszufinden, wie Menschen ihren Lebenssinn bestimmen, erleben, und was in ihnen und für sie sinnstiftend ist (Dittmann-Kohli 1998 und dieses Buch; Debats 1996). Wenn man solche Untersuchungen durchführt oder liest, fällt sofort auf, daß die Frage des Sinnes in unterschiedlichen Kulturen völlig unterschiedlich angegangen wird. Dann wird deutlich, daß es so etwas wie männlichen und weiblichen Sinn (und offenbar auch Unsinn) gibt, d.h. daß Frauen in den unterschiedlichen Kulturen in vielen Bereichen (in manchen aber auch nicht) anders denken, als Männer das tun, daß alte Menschen in manchem anders denken als junge Menschen (Petzold 1998a; 2004l; Petzold, Sieper 1998) usw. Es gibt "soziale Sinngemeinschaften" (social worlds), dergestalt daß Gruppierungen gemeinsame "kollektive Emotionen, Volitionen, Motive und Kognitionen" (Brühlmann-Jecklin, Petzold 2004; Hass, Petzold 1999) teilen als sinnstiftende und -tragende "kollektive soziale mentale Repräsentationen", die die "subjektiven mentalen Repräsentationen" imprägnieren – das sind für uns zentrale, sinnbestimmende Konzepte (Moscovici 1984; Petzold 2003b). Die Inhalte solcher Repräsentationen wandeln sich in den und mit den jeweiligen Makro-, Meso- und Mikrokulturen, den "life style communities" (Müller, Petzold 1999), denen Menschen angehören, dem "Zeitgeist", der sie bestimmt (idem 1989f). In den modernen, sich immer rasanter entwicklenden Kommunikations- und Technologiegesellschaften im "global village" multiplizieren sich die Sinnwelten und driften z.T. akzellerierend auseinander, andererseits über gigantische Distanzen hinweg auch aufeinander zu, zueinander hin. So entstehen Nähen und Distanzen, vertrauter Sinn und wenig vertrauter, ja unvertrauter Sinn, schwer zu fassender, fremder Sinn bis hin zur Unverständlichkeit und unterstellten Sinnlosigkeit, weil keine gemeinsame sinnenhaft/sinnhaft erfahrene Welt, keine geteilten und erfahrenen Erlebnisse, keine Erzähl- oder Gesprächsgemeinschaft eine konsensuelle Basis auf der Grundlage geteilter Sinnwelten (social worlds, Strauss 1978; Petzold, Petzold 1993; idem 2003b) mehr bereitstellen (bei diesen Überlegungen steht die "subjektivistisch-hermeneutische Sinnkonzeption", die letzlich immer intersubjektiv gegründet ist, im Hintergrund). Zwischen Alt und Jung kann dies – neuerlich nicht zuletzt wegen der Technologiebarriere – bei den höchst differenten sozialen Welten schwierig werden. Man kann keineswegs mehr so ohne weiteres auf die eigene Jugendzeit zurückblicken, aus dem Reservoir der eigenen Erinnerungen schöpfen, um "die Jugend von Heute" zu verstehen. "Intergenerationale Kompetenz" ist gefragt (Petzold 2004l).

Erik Homburger Erikson (1959), der bedeutende Psychoanalytiker, hat in seiner Theorie das Leben in Form von alterstypischen Konfliktphasen organisiert. Kinderzeit bestimmt "Autonomie gegen Scham und Zweifel", Erwachsenenzeit "Generativität gegen Stagnation" und Alter "Ich-Integrität gegen Verzweiflung". Die meisten dieser Aussagen sind durch Forschung falsifiziert oder in Frage gestellt worden. Im Alter sei man also entweder verzweifelt oder man habe Integrität gewonnen, so Erikson, aber solche krisenhaften Konstellationen finden wir im Jugendalter wesentlich häufiger als bei alten Menschen. Alte Menschen sind gar nicht so verzweifelt, hoffnungslos und vereinsamt, wie das immer wieder suggeriert wird, meistens von jungen Leuten, die ihre eigene Unvertrautheit mit dem Alter in das Alter hineinprojizieren und damit etwas schaffen, was mit der zweiten Lebenshälfte und dem Alter wenig zu tun hat (Kohli, Künemund 2000). Genauso schwierig ist es, wenn ältere Therapeuten oder Forscher, Erwachsene also, etwas über "die" Jugend sagen, Fragestellungen und Hypothesen aus "ihrer" Sicht, eingefärbt von den bewußten und unbewußten Erinnerungen an ihre Jugend, bilden, und nicht hingehen, um zu hören und zu fragen und sich sagen zu lassen, was tatsächlich in den verschiedenen "life style communities" von Jugendlichen geschieht: "Hey Grufti, was willste denn wissen?" - "Ich finde Ihre Fragen sehr interessant und würde sie gerne beantworten!" – "Wie wollen Sie das denn statistisch auswerten? Die Fragen sind doch gar nicht trennscharf!" Drei Sechszehnjährige, drei Antworten: "die" Jugend? Das Lebensspektrum, die Welt- und Lebenssicht verändert sich. Wir können uns nicht immer darauf verlassen, daß wir unsere Jugend noch "exakt" erinnern und daß unsere Jugend gleichbedeutend mit dem ist, was Jugend heute ist. Deswegen müssen wir, wenn wir das Leben heute erfassen und verstehen wollen, neugierig werden, fasziniert von der "Andersheit der Anderen" (Levinas) sein und uns nicht nur auf eigene Lebensspannenerfahrung, den eigenen Lebenslauf besinnen, sondern schauen, wo die Leute in ihren Lebensläufen heute sind, was ihre Sinnwelten sind, welchen Sinn sie aus ihren Lebenszusammenhängen schöpfen und schaffen. Es gilt dabei immer wieder, die "Lebensspanne als Ganze" in den Blick zu nehmen und im Blick zu behalten.

Ich möchte das an einer Graphik verdeutlichen, deren Grundstruktur von Kurt Lewin (1963) stammt (Abb. 1). Es handelt sich um den sogenannten Lebensraum, der eine Zeitperspektive einschließt. Auf der einen Seite sieht man die ferne und die nahe Vergangenheit (nV), in der Mitte die psychologische Gegenwart (PG), weiters die nahe (nZ) und die ferne Zukunft (fZ). Die ferne Vergangenheit wird immer kleiner. Der Raum des Vergangenen wird immer kleiner, genauso wie die ferne Zukunft.



Abb. 1: Das Lebensgefährt im Lebensraum und auf der Lebensstrecke

Die nahe Zukunft ist etwas größer. Die psychologische Gegenwart kann unterschiedlich lang sein, z.B. eine Woche oder ein Monat. ... Hier nun kann sich ganz leicht ein Fehler einschleichen, wenn man nicht beachtet, daß es sich in dieser Darstellung um die Zeitperspektive eines erwachsenen Menschen handelt. Beim kleinen Kind haben wir gar keine "ferne Vergangenheit", beim Hochbetagten keine "ferne Zukunft". Je nachdem, in welchem Alter wir gerade stehen, aber auch, in welcher Situation wir uns gerade befinden – in Streß oder Muße – kann das Erleben dieser Zeitperspektive sehr unterschiedlich sein. Meistens indes ist die "psychologische Gegenwart" das Zentrale. Unser Lebensgefährt, mit dem wir

durchs Leben fahren, ist in der Regel nicht allein auf der Strecke (ahd. sin, sinn), und haben wir eine gute Orientierung (sin, sinn), läuft alles glatt. Manchmal aber fahren wir "die Karre auch in den Sand". Dann steckt sie fest und wir müssen sehen, wie wir da wieder herauskommen. Wir brauchen dazu in der Regel unsere Erfahrung, die in Erfahrenem wurzelt oder in Erfahrungen Anderer, die uns übermittelt wurden, um in solchen Situationen sinnvoll handeln zu können. In unserer Vergangenheit gibt es manchmal Menschen und Ereignisse, die uns voranbrachten, nach vorne geschoben haben. Wir nennen solche Kräfte Propulsoren, z.B. Erfolgserlebnisse oder Menschen, die sagten: "Komm Josef, das kriegst du schon hin. Ich vertrau auf dich, du machst das schon!" Es gibt aber auch Bremser, die sagen: "Das packst du nie! Aus dir wird sowieso nichts!" Die halten uns fest oder werfen uns gar zurück. Wenn wir viele gute Kräfte in unserer Vergangenheit haben, Freunde, Lehrer, Eltern, Geschwister, die uns Gutes zutrauen, dann ist das eine starke, vorwärtstreibende Kraft in unserem Leben, das wir dann als sinn-voll erleben. Es "stimmt" alles, die Dinge passen zusammen, gehen ihren guten Gang (sin, sinn).

Nun fahren wir mit einem Weggeleit (gesinde) auf der Lebensstraße, und wenn unser "soziales Netzwerk" ein guter "Konvoi" ist, ressourcenreich und unterstützend (Petzold 1997p), haben wir in einer festgefahrenen Situation unserer Gegenwart auch Menschen, die uns in die Speichen greifen, Kräfte generieren und uns wieder voran bringen. Wenn es solche Menschen gibt - wir nennen sie Generatoren - sind die Chancen auch ganz gut, aus diesem Sandloch wieder herauszukommen. Es gibt noch weitere Kräfte: etwa unsere Pläne, Wünsche und Hoffnungen, die uns nach vorne ziehen, die Ziele, die uns winken oder die wir uns gesetzt haben (z.B. das Haus, das wir bauen wollen, die Kinder, die wir aufziehen wollen, die Karriere, die wir machen wollen). Derartige Kräfte nennen wir Attraktoren. Verheißungen und Versprechungen von persönlich bedeutsamen Menschen, ersehnte, antizipierte Ereignisse können starke Motivationen sein, Zukunftspläne in Angriff zu nehmen. Wenn wir "gut ziehende" Zukunftsziele haben, die eine Attraktion haben, uns wichtig und wertvoll scheinen, die "Sinn machen", dann kommen wir auch vorwärts, können die Ziele realisieren.

Viele Leute in unserer Kultur gewinnen Sinn daraus, daß sie sich verstehen lernen. In anderen Kulturen ist es wichtiger, die Welt verstehen zu lernen. Wenn wir heranwachsen, erwerben wir zunehmend die Fähigkeit, Sinn zu schaffen, und zwar nicht nur den Sinn, der uns aus unseren

Sinnen zuwächst, als unmittelbarer Wahrnehmungssinn, sondern auch den Sinn, den wir durch die Verbindungen zwischen den unterschiedlichen Wahrnehmungsgegenständen, den verschiedenen Informationen konstituieren. Aus der Vielfalt von Vernetzungen *emergiert* Sinn. Je älter wir werden, desto größer wird unsere Fähigkeit, Informationen aufzunehmen, zu verarbeiten und daraus *Sinn* und *Bedeutungen* zu schaffen. Zeitliches Differenzierungsvermögen mit der Vernetzung von Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft erlaubt uns, Ursache und Wirkung, ja vielfältige Kausalitäten erklären zu können und Ereignissen Bedeutung zuzumessen. Ich spreche hier von einer wachsenden **Sinnerfassungs- und-verarbeitungskapazität** (*Petzold* 1992a, 489f). Hierfür einige Beispiele:

Es gibt so manche Väter, die ihrem Söhnchen (oder sich?) eine Eisenbahn geschenkt haben, vielleicht ein "antiquarisches Modell" aus eigenen Kinderzeiten, das nun im Hobbykeller steht – unter Verschluß! Wenn so ein dreißigjähriger Vater mit seinem 4jährigen spielt, werden in ihm kindliche Seiten aufgerufen. Es spielt dann auch eines seiner "inneren Kinder", das "Kind im Manne", wie manche sagen. Der Begriff des "inneren Kindes" ist aber kein guter Begriff. Er negiert die beständig wachsende "Sinnerfassungskapazität", von deren Wissenständen z.B. ein Erwachsener auch in einer Spielsituation nicht absehen kann. Überdies wäre es furchtbar, wenn ich nur ein inneres Kind hätte. Irgendeinen 5jährigen! Ich habe auch meinen 7jährigen und meinen 13jährigen noch mehr oder weniger prägnant erinnerbar in meinen Gedächtnisarchiven, und das ist ein Reichtum. Man vergesse deshalb den Begriff des "inneren Kindes" (Petzold, Orth 1999), weil er uns einschränkt, die Fülle von unterschiedlichen Erinnerungen an unsere Persönlichkeit – und zu dieser gehören die mnestisch archivierten "inneren Kinder" - kennen zu lernen. Wenn der Vater aus unserem Beispiel spielt, dann spielt er manchmal als 5jähriger, aber meistens spielt er in der Altersspanne zwischen sieben und zwölf. Er läßt den Zug mit seinem 4jährigen Sohn ganz schnell fahren ... bis zum Entgleisen und bringt die kleine Havarie in Ordnung. Der Kleine schaut zu, nimmt die ganz Szene wahr, jeden Handgriff, ohne ihn allerdings zu verstehen. Eine alte Bahn ... er steckt die Kabelschuhe wieder richtig rot auf rot, schwarz auf schwarz usw. - Der Vater hat vergessen, den Hobbykeller abzuschließen, und das Kind versucht, mit der Bahn zu spielen. Es hat gesehen, daß man da etwas reinstecken muss, den Stecker. Das macht er. Er hat auch gesehen, daß man den Trafo anschalten muß. Das alles hat er gesehen und macht es, aber ohne zu verstehen, warum das so ist. Dann läßt er den Zug fahren. Das Unvermeidliche tritt ein! Er will

die Entgleisung reparieren und schafft es nicht. Vielleicht springt die Mutter helfend ein, die den "kleinen Jungen in sich" wiederentdeckt, der auch in ihr ist, denn unter unseren "inneren Kindern" sind auch unsere verinnerlichten Brüder und Schwestern. Wenn der Vater nett ist, erklärt er seinem Jungen, wie das mit den Kabelschuhen geht. Der begreift dann zwar immer noch nicht, was Gleichstrom ist, aber irgendwann wird er es verstehen. Jeder Handgriff macht dann Sinn und der gesamte Vorgang, diese ganze "alte Szene" wird neu interpretiert. Der Junge wird für alle Zukunft wissen, was es mit der Elektrizität auf sich hat. Wenn er an irgendetwas anderes herangeht, wenn sein Dynamo am Fahrrad kaputt ist, dann denkt er nicht an die alte Eisenbahnsituation, obwohl diese letztlich die Kompetenzen dafür geliefert hat, daß er erkennt: "Aha, da muß ich das Schräubehen losmachen, und dann den roten Draht .... oder später an der Autobatterie ... Plus und Minus. Wer denkt denn daran, daß das Wissen über Plus- und Minuspol vielleicht einmal an einer Spieleisenbahn im Alter von 5 Jahren erworben wurde. Die beständig wachsende Sinnerfassungs/-verarbeitungskapazität (durchaus im Sinne des "funktionalistischen" und "relationalistischen Sinnkonzeptes") gewährleistet eine Reinterpretation vorhandenen Wissens mit den jeweils altersangemessenen Möglichkeiten von neuem Wissenszuwachs. Dabei gehen uns - leider – des öfteren Sachen verloren. Dinge, die wir schon einmal gespürt, erlebt, erfahren haben, wußten, wissen wir nicht mehr. Häufig "entsinnlichen" wir sie. Wir denken als erwachsene Ingenieure und Techniker nur noch in Zahlen, Gesetzen, Formeln und nicht mehr in der lebendigen haptischen Qualität, die wir im Umgang mit dieser Eisenbahn hatten, es sei denn, wir spielen wieder einmal mit einem solchen Teil "auf Kinderweise".

Derartige Prozesse geschehen in allen Bereichen. Erwähnt sei die Trauerarbeit. Kinder erleben Verluste anders als Erwachsene. Oft kann man als Kinderpsychotherapeut in Psychotherapien mit Erwachsenen feststellen, daß diese mit Erwachsenengefühlen über Verluste in der Kindheit trauern. Man könnte dann von einer retrospektiven, retrograden Trauerarbeit sprechen. Denn die Sinnzuweisungen in der Kindheit waren anderer Art. Als Kindertherapeut fragt man sich dann, was mit den großen Dramen im Kinderleben passiert ist: "Mein Hamster ist gestorben!", "Mein Püppchen ist verlorengegangen!", "Mein Teddy hat nur noch ein Auge!", "Meine beste Freundin ist weggezogen!" Das sind die großen Dramen. Aber wo tauchen sie in Erwachsenentherapien auf? Wir sehen, daß wir in den Interpretationen aus Erwachsenenwirklichkeit von

erinnerten Wirklichkeiten aus Kindheitsereignissen Sinnfolien und Sinnqualitäten verwenden, die mit dem Kinderleben recht wenig zu tun haben. Die gewachsene Sinnerfassungs-/Verarbeitungsschöpfungskapazität prägt und verändert das Sinnerleben sehr grundsätzlich – auch in sogenannten "Regressionen", die allenfalls Anklänge an frühere Realitäten aufkommen lassen.

Wir sollten durchaus skeptisch gegenüber vielen Theoremen sein, die vor allem von den "tiefenpsychologischen Entwicklungstheorien" propagiert wurden – der psychoanalytischen zumal –, weil es sich vielfach um zeitgebundene und überholte Annahmen handelt, die aber heute immer noch als ein bestimmendes Sinnmuster auf Situationen gelegt werden, auch wenn die moderne Entwicklungspsychologie (Oerter et al. 2000) schon ganz woanders steht. In unserer forschungs- und technologiebestimmten Erwachsenenwelt ist es so, daß Sinn ständig neu geschaffen wird und unsere Kapazität, Sinn zu erfassen und zu verstehen, in der Informationsgesellschaft beständig wächst. Wir dürfen Fehler machen, sie lassen sich kaum vermeiden, und wir können vielen unserer Fehler gegenüber deshalb durchaus nachsichtig sein. Aber wir müssen die Bereitschaft haben, nach Fehlern zu suchen (weltanschauliche Systeme, z.B. manche Psychotherapieschulen, tun sich da schwer) und uns zu revidieren. Diese Revisionen sind möglich, wenn wir in der jeweiligen Gegenwart mit möglichst vielen Menschen, Lebens- und Sozialwelten in Ko-respondenz sind.

Ich habe hier anhand einiger Beispiele gezeigt, daß das Modell der "wachsenden Sinnerfassungs-/verarbeitungs-/schöpfungskapazität über die Lebensspanne" von Individuen eine grundsätzliche menschliche Fähigkeit ist, daß wir das, was wir wahrnehmen und erfassen, immer neu zu interpretieren haben. (Das gilt im übrigen auch für den Wissenszuwachs über die Lebensspanne von Gruppen, aber auch über die kulturelle Zeit bzw. Kulturgeschichte von Völkern.) Hierin liegt eine große Chance, aus der auch die Verpflichtung erwächst, diese Chance zu nutzen, unsere Wahrnehmungsmöglichkeiten offen zu halten und immer wieder zu erkennen, wie vielperspektivisch die Dinge sind und wie viel an unterschiedlichen "Sinnen" es im Leben geben kann. Tiedemann (1993) hat mit einer integrativen Sicht ein solches Sinnkonzept als Lebensform entfaltet.

Die hier kurz aufgewiesenen, dynamischen Kräfte, die in einer "Psychologie der Lebensspanne" zum Tragen kommen können, gilt es zu verstehen, wenn man Menschen beratend, unterstützend, therapeutisch Hilfen geben will (*Petzold* 1999b).

Sinn, Gestaltungskraft und Gestaltungswillen für ein sinn-volles, gelingendes, glückliches Leben erwächst also nicht nur aus Vergangenheitsdynamiken – auf die zentriert die *Psychoanalyse*, und hier liegt auch ihre Einseitigkeit – sondern entsteht auch aus den Einflüssen der Gegenwart und in Antizipation von Zukunftsereignissen.

Hier ist nun ein Ort, an dem man für die Praxis der Integrativen Therapie die in ihrer Gesundheitslehre schon früh berücksichtigte Theorie von *Antonovsky* über den "Kohärenzsinn" ins Spiel bringen sollte, eine der wichtigen psychologischen Theorieansätze (vgl. *Petzold, Orth*, Einführung, dieses Buch) zum Sinnthema:

Kohärenzsinn besteht nach ihm in einer "Grundorientierung, die das Ausmaß eines umfassenden, dauerhaften und gleichzeitig dynamischen Gefühls des Vertrauens darin ausdrückt, dass

- 1. die Stimuli aus der äußeren und inneren Umgebung des Lebens strukturiert, vorhersehbar und erklärbar sind;
- 2. die Ressourcen verfügbar sind, um den durch die Stimuli gestellten Anforderungen gerecht zu werden;
- 3. diese Anforderungen Herausforderungen sind, die ein inneres und äußeres Engagement lohnen. (*Antonovsky* 1991, 127)

Es handle sich um "eine globale Orientierung, eine Sichtweise auf die Welt, eine dispositionelle Orientierung" (*Antonovsky* 1988, 75). So stelle das Kohärenzgefühl "eindeutig keine spezielle Coping-Strategie sondern eine generelle Lebenseinstellung" dar (*Antonovsky* 1993, 4). Der Grundorientierung im Erleben des Individuums ordnete er drei Komponenten zu:

- Verstehbarkeit (comprehensibility),
- Handhabbarkeit (manageability) und
- Sinnhaftigkeit, Bedeutsamkeit (meaningfulness) (ibid.).

In diesem Modell wird eine komplexe Zeittheorie vorausgesetzt. Verstehbarkeit wie *Bedeutsamkeit* sind ohne Vergangenheits- und Zukunftsbezüge nicht denkbar. Der "Kohärenzsinn" greift in die Erfahrungen, die "über die Zeit hin" gemacht wurden, und bei denen immer wieder "Rettung in Gefahr" durch beispringende Hilfe von Menschen gelungen ist, Heranführung von Ressourcen erfolgte, eigene Bewältigungsleistungen Erfolg hatten, denn auf solchen Erfahrungen gründet Vertrauen.

Kohärenzsinn ist – so haben wir ihn in der Integrativen Therapie interpretiert – "die enttäuschungsfeste Verinnerlichung von erlebter Hilfe und gelungener Bewältigung als Sicherheit gebende, leiblich-konkret abrufbare Atmosphäre der Zuversicht und Souveränität verbunden mit der hand-

lungsrelevanten Speicherung im Leibgedächtnis von all den Coping- und Creating-Mustern, dem Wissen um Ressourcen (Petzold 1997p), die zur erfolgreichen Handhabung prekärer Situationen und Lebenslagen beigetragen haben und dem Individuum als Leibsubjekt, integriert in die Schemata seines Selbst (idem 1992a) jetzt, in den gegenwärtigen Schwierigkeiten, zur Verfügung stehen: zur kognitiven Ereigniseinschätzung (appraisal) und emotionalen Ereignisbewertung (valuation) sowie zum konkreten Problemmanagement durch das Ich vermittels probater Handlungsmuster und in klarer Vorausschau, um die Identität des Subjekts und die seines sozialen Netzwerkes zu sichern".

Diese ganze Definition nimmt auf die persönlichkeitstheoretischen und chronosophischen Überlegungen der Integrativen Therapie Bezug (*Petzold* 2003a). Sich in einer komplexen Zeitmatrix bewegen zu können, darum geht es beim Nutzen von Sinnerfahrungen und beim Kohärenzsinn zumal. Und hier greifen viele Therapieverfahren zu kurz.

Auf die Gegenwart zentriert die Gestalttherapie, und das oft einseitig. Behaviorale Therapiemodelle (Grawe 1998) betonen wie schon A. Adler Ziele, künftige Ereignisse, Erwartungshaltungen, die Zukunft also, zuweilen unter Vernachlässigung von Vergangenem. Streng phänomenologisch betrachtet und vor dem Hintergrund einer differentiellen Zeittheorie (Petzold 1981e, 1991o) schaut man retrospektiv von einer jeweiligen Gegenwart auf eine Vergangenheit, erhält Impulse aus der gegenwärtig memorierten Vergangenheit, schaut aspektiv aus einer gegebenen Gegenwart auf eben diese Gegenwart. Man kennt in mehr oder weniger breit greifender Weise Aspekte der Gegenwart, die unterstützen oder hemmen. Oder man schaut prospektiv antizipierend aus einer Gegenwart in die Zukunft. Sie ist entweder düster und "zu", no future, oder sie ist "offen" und einladend. Sie hat einen engen oder weiten Horizont – in verschiedenen Altersstufen und Lebenswelten, bei verschiedenen Krankheitsformen (z.B. depressiven Störungen) und bei kritischen oder protektiven Lebensereignissen (Petzold, Goffin, Oudhof 1993). In "benignen Lebenslagen" wird die Vergangenheit vergoldet, auch wenn sie schwer war ("Drum sag' ich's noch einmal, schön war die Jugendzeit..."), und die Zukunft erscheint rosig ("Good times, better times everything's going on roses..."). In "prekären Lebenslagen" oder in destruktiven (Petzold 2000h), wird gute Vergangenheit eingegraut und erscheint Zukunft bedrohlich und düster ("Es zieht eine dunkle Wolk herein...").

Einige Beispiele mögen das verdeutlichen:

Man lebt irgendwo in den neuen Bundesländern, ist 45 Jahre alt und weiß: "Ich finde nie mehr Arbeit!" Eine alte Freundin aus Belgrad, mit der ich vor einigen Tagen telefonischen Kontakt hatte, erzählte mir, daß sie seit vielen Jahren keine Arbeit hat und wohl auch keine mehr bekommt. Ihr Zukunftsraum ist somit "geschlossen". Sie ist 50 Jahre, hat studiert, ist hochintelligent, beherrscht 4 bis 5 Sprachen und findet keine Arbeit mehr! Sie sehen, daß diese Kriegssituation mit einer von Europa abgeschnittenen Lebenswelt und einer in der Lebensspanne begrenzend wirkenden "Ausstanzung" von Lebenszeit für den einzelnen Menschen, seine Persönlichkeit und Entwicklung eine ganz prägende und bestimmende Wirkung hat, die die Lebenskarriere einschränkt und natürlich auch auf die Möglichkeit, positiven, stärkenden Sinn zu erfahren, einen begrenzenden Einfluß haben kann.

Schauen wir wieder auf die Abbildung 1: Im Unterschied zu Menschen, denen bei ihrem Lebensgefährt ein Rad gebrochen ist, die sich festgefahren haben, verunfallt sind, geht es dem Gössel, dem kleinen, von genetischen Programmen festgelegten Grauganzküken des Konrad Lorenz, anders. Es steht mit seinem Lebenswägelchen in seinem Biotop und fragt: "Was haben die Menschen bloß für Probleme?" So ein Gössel hat in der Tat keine Menschenprobleme, denn es ist umweltgebunden und instinktgesichert, und nicht - wie dem Menschen zugeschrieben - weltoffen und entscheidungsfrei (vgl. A. Gehlen 1962). Es antizipiert seine Zukunft nicht, memoriert auch nicht, wann es aus dem Ei geschlüpft ist, auf wen es sich geprägt hat, und sieht auch nicht hier und heute, daß es seinen Gösselflaum verliert und sich zur Junggans entwickelt. Wir Menschen sind diejenigen Lebewesen, die in die Zukunft und in ihre Vergangenheit schauen können - und das mit fortschreitendem Alter zunehmend. Denn ganz kleine Kinder haben noch kein fein strukturiertes Vergangenheits- oder Zukunftserleben. Sie leben in einer Jetzt-Nicht-Jetzt-Matrix, sind entweder wach, dann sind sie glücklich, oder sie sind unglücklich (z.B. wenn sie Hunger haben) oder sie schlafen. Sie haben keinen Sinn. Sie sind mit allen Sinnen lebendiger Sinn. Wach sind sie immer "bei der Welt" und dabei nicht introspektiv "bei sich". Nur erwachsene Menschen westlicher Zivilisationen sind "bei sich"! Menschen in Naturvölkern sind gleichfalls bei der Welt, deren Teil sie sind. Sich als solch ein Teil der Welt erlebend – über die Lebenspanne hin – schafft keine einseitige Fokussierung auf eine introspektive Innerlichkeit. Wir hingegen sind sehr darauf trainiert, "bei uns" zu sein. Es ist aber vielleicht nützlicher, mehr bei den anderen zu sein, weil wir dann sie – und damit auch uns – besser

verstehen würden. Je älter wir werden, desto eher meinen wir, "bei uns", im "Kontakt mit uns selbst" sein zu müssen, und das hat etwas mit der Komplexität unserer modernen/postmodernen pluralistischen Gesellschaften zu tun. In Sonderheit Gestalttherapeuten und -therapeutinnen meinen "mit sich gut in Kontakt sein zu müssen", um mit ihren PatientInnen gut im Kontakt zu sein – und das ist oft eine Vielzahl von Menschen, mit denen man an einem Praxistag in intensiver Kommunikation stehen muß.

Therapeut: "Ich war mit mir nicht gut in Kontakt, deshalb lief die Stunde nicht so gut" – so der Therapeut zu seinem Supervisor. "Was heißt das, "nicht gut in Kontakt'? – Therapeut: "Nun ich war verspannt, fühlte mich beengt und irgendwie beklommen!" – Supervisor: "Dann waren sie doch *gut* mit sich selbst im Kontakt, nämlich mit negativen Empfindungen und Gefühlen, und konnten dann mit ihrem Patienten nicht gut in Kontakt sein, denn die "Verbindungen waren unterbrochen'. Sie waren zu sehr bei sich selbst!" Sind die Vernetzungen nicht gut intakt, wird die Generierung von *konsensbegründetem Sinn* gestört oder verunmöglicht!

Sinnverstellende Kontaktunterbrechungen sind aber nicht nur zwischen personalen Systemen – wie z.B. Menschen – möglich, die ein interpersonales Sinnsystem darstellen. Es sind auch intrapersonale Systeme immer wieder unverbunden: Fühlen und Denken, Wollen und Handeln, Denken und Handeln, Fühlen und Handeln, Vergangenes und Gegenwärtiges, Gegenwärtiges und Zukünftiges, Künftiges und Aktuales, Persönliches und Allgemeines, Privates und Öffentliches, Meines und Deines, Inneres und Äußeres, Gutes und Böses, Frohes und Bedrückendes usw. - all das sind Subsysteme, die als intrapersonale Sinngeneratoren Bedeutung haben und teilweise im Zusammenwirken mit extrapersonalen (anderen Personen, Gruppen, Kontexten, Sachverhalten, Moden, lifestyle commuities) Sinn hervorbringen. Schlechte oder fehlende Verbindungen zwischen intrapersonalen Systemen oder von intrapersonalen zu extrapersonalen, verhindern "starken", "prägnanten", "reichen" Sinn, Sinnfülle für ein personales System – den Klienten X als Person oder den Therapeuten Y als Person – oder für ein interpersonales System [den Klienten X und den Therapeuten Y als Dyade]. Schlechte Verbindungen zwischen extrapersonalen Systemen – verschiedene Gruppen oder Communities – führen zu Mißverständnissen, Mißtrauen, Streit, Kommunikationsabbruch oder zum Verfehlen eines fruchtbaren Aufbaus von Kommunikation (zwischen Teams, Institutionen, Kulturen). Sie vergeben damit tragenden Sinn, wie er für Beziehungen und gemeinsames Tun unverzichtbar ist. Hierzu ein Beispiel:

Vor 15 Jahren habe ich in einer Weiterbildung für Lehrtherapeuten von Kinder- und Jugendlichenpsychotherapeuten ein Seminar für KollegInnen zum Thema "Therapie im Jugendalter" geleitet. Sie bildeten Menschen aus, die Kinder und Jugendliche behandeln und betreuen. Das Interesse war groß, denn "es sei so schwierig, die Jugendlichen zu erreichen, zu ihnen Kontakt, mit ihnen eine Arbeitsbasis zu finden". Wir machten in diesem Kontext folgende Übung: "Stellt euch vor, was Jugendliche brauchen, was für sie wichtig ist. Geht noch einmal in die Rolle von Jugendlichen!" Es ging also darum, daß diese LehrtherapeutInnen die Lebens- und Sozialwelten von Jugendlichen mit ihren emotionalen Klimata, ihren kognitiven Interessen, ihren sozialen Stilen, ihren "Sinnprovinzen" betreten sollten. Und dann saßen sie zusammen in Kleingruppen und haben ein Problem nach dem anderen gewälzt. Es wurde immer trister und problematischer. Bei der einen Gruppe sah ich in den Sprechblasen über den Köpfen "Problematisier. Grübel. Problematisier!", bei der anderen "Laber. Laber. Schwadronier!", bei einer dritten "Red. Schweig. Doppelseufz!" Ich wunderte mich, weil sie ja mit Jugendlichen arbeiteten. In der Pause holte ich eine Kassette aus meinem Auto. Ringsgewandl legte los: "Bussi Baby und Valentino, fummel bisschen rum im Autokino ... in Papas Mercedes Benzer treiben sie's bei Buddy Spencer ... zwischendurch gesalzene Nüsse zum Knabbern und dann Zungenküsse ... totaaal!" Die KollegInnen waren zunächst milde befremdet und fingen dann an zu lachen. Sie hatten etwas Wichtiges begriffen: Sie waren als Kinder- und Jugendlichentherapeuten völlig gefangen von ihren eigenen Bildern von Jugend, ihren Kommunikationsformen und Interaktionsstilen, von ihren Jugendproblemen und Sinnfragen. Sie waren damit nicht mehr bei der Jugend, ihren KlientInnen. Sie hatten damit keine gute Verbindung mehr zu deren "Welt". Bei Konflikten "treffen dann Welten auseinander", differente Sinnwelten. Wir haben derzeit ganz ähnliche Situationen mit dem "bösen" Internet. Einfach weil sich viele Leute in unserer Lebenswelt schwertun, sich in die spannende Cyberwelt von Jugendlichen hineinzubegeben, wird sie nicht nur zu einer "fremden," sondern auch leicht zu einer "bösen" Welt, und doch ist dies ein wichtiger, identitätstiftender Bereich (Turkle 1998) der Lebenswelt und Lebenszeit Jugendlicher, in der Cybertime und Echtzeit nicht immer klar geschieden sind und geschieden werden müssen ... "aber immer wieder" und keineswegs "aber immer öfter".

Der "therapeutische Raum" kann durchaus im "Cyberspace" sein (Müller, Petzold 1998), und er hat seine eigenen Sinnareale, Sinnqualitäten, Sinnhorizonte, seinen eigenen Unsinn und Irrsinn. Es ist ein Problem Erwachsener (Eltern, PädagogInnen, TherapeutInnen), wenn sie diesen Raum nicht betreten, ihn nicht verstehen, ihn nicht genießen, keinen Sinn in diesen Räumen entdecken – obwohl sie voll von Sinn sind –, denn dann gibt es oft nur wenig, vielleicht keinen "gemeinsamen Raum" und keinen "gemeinsamen Sinn" ... auf Konsens kann man dann lange warten, und auf fruchtbaren Dissens auch. Wie kann man nämlich fundierten Dissens haben, durchstrittene Unterschiedlichkeit, wenn man gar nicht weiß, wovon der Andere (Levinas) spricht oder gar wo er steht. Eine respektvolle Toleranz dem Anderen gegenüber, oder besser noch: eine interessierte Wertschätzung von Andersartigkeit wird dann nicht möglich, so daß die Lebens- und Sinnwelten immer weiter auseinanderdriften, Vertrautheit schwindet, Fremdheit wächst, Feindseligkeit, Verachtung und worst case – Gleichgültigkeit aufkommen.

# 5. Sinnstiftende Ko-respondenzprozesse → Konsens und Dissens, "Sinne" – hermeneutische und metahermeneutische Perspektiven

Ich wechsle wieder den Diskurs und verlasse die verschiedenen Sinnwelten der "Entwicklung über die Lebensspanne", um wieder von einer metareflexiven Perspektive das Sinnthema weiter zu verfolgen. Unterschiedliche "Lebenswelten" (Kiwitz 1991), "Lebenslagen" (Thomae 1943; 1958; Petzold 2000h) und "social worlds" (d.h. kognitive Weltsichten, emotionales Welterleben und volitive Impulse der Weltgestaltung von sozialen Mikro-, Meso- und Makrogruppierungen, vgl. idem 2003b und Strauss 1978) generieren unterschiedlichen, differenten, divergenten, ja diskordanten Sinn, bringen "Heterotopien hervor, an deren Grenzen Blitze des Werdens aufflammen" (vgl. Foucault 1998; Petzold, Orth 1999, 32ff.). Die "Begegnung und Auseinandersetzung" an Grenzen von unterschiedlichen Sinnräumen, die Ko-respondenz (idem 1991e) zwischen unterschiedlichen Sinnkonzepten, -qualitäten und Prozessen der Sinnkonstitution führt in Hermeneutiken: gemeinsame Arbeit an Sinn und Sinnstrukturen, an Bedeutungen und Bedeutungszuweisungen, an Bewertungen und Wertsetzungen, an Interprationen und Interpretationsfolien. Und all diese Prozesse müssen selbst noch einmal in den Blick genommen werden, um die Dynamiken und Regelhaftigkeiten im Interpretieren, ja im Interpretieren des Interpretierens zu verstehen. Ich habe hier von einer Metahermeneutik gesprochen (idem 1998a; Petzold, Orth 1999, 110ff.), eine Hermeneutik, die sich selbst zu hintersteigen versucht, indem sie einerseits ihre neurophysiologischen Voraussetzungen (Damasio 2000; Schiepek 2003) aufgreift, und die sich andererseits untergräbt, ihren soziokulturellen Untergrund selbst durchwühlt (Nietzsche, Foucault), um in solcher Archäologie die anonymen und dennoch determinierenden Diskurse der eigenen Kultur (Dauk 1989) zu fassen zu bekommen, und die allzu sicheren Gewißheiten eines umfassenden Sinnes oder unbezweifelbarer Sinnhaftigkeiten zu dekonstruieren (Derrida 1972; Parker 1999). Diese Hermeneutik übersteigt sich in der Beobachtung ihrer Arbeit an der Sinnschöpfung und in der Beobachtung dieser Beobachtung (zweiter Ordnung, vgl. Luhmann 1992). Metahermeneutik schließt das alles ein. Sie beobachtet über die individuelle Lebenspanne hinaus die "Entwicklungen der Moderne" (idem 1992) und versucht, diese Entwicklungsprozesse historisch/kulturhistorisch zu erfassen (Berlin 1998), die individuellen und die kollektiven, den Versuch der Menschheit, sich immer besser, tiefer, weitgreifender zu verstehen und vielfältigen Sinn in vielfältigen Auslegungen zu schaffen, mehrschichtigen Sinn auf mehreren Ebenen herauszuarbeiten. Metahermeneutisch arbeitende Forscher und Forschergruppen sind Ausdruck kollektiver Selbstreflexivität der Menschheit, die Erkennende und Erkannte zugleich ist und die um das sich aus diesem Faktum ergebende "epistemologische punctum caecum" weiß (Petzold, Orth, Schuch, Steffan 2000; Petzold 2003e), blinde Flecken und Areale, die man niemals gänzlich auflösen können wird. Man hofft aber, sie immer mehr einzugrenzen, zu minimieren, indem man für die erkannten Sinninseln auf den Meeren des Wissens und den Ozeanen des Nichtwissens (Ivainer, Lengelet 1996) optimale Konnektivierungen schafft und versucht, in den so entstehenden polyzentrischen Netzwerken des Wissens (Granger 1993) über sich selbst und über das Universum immer wieder übergreifende Rahmenwerke zu schaffen, in denen Metasinn "emergiert". Rahmenwerke (Plural) implizieren, daß diese sich berühren, daß für den "homo viator" Wege in Bereiche möglich sind, die als Zentrum (G. Marcel 1949) wahrgenommen werden, sich dann aber als Zentren erweisen (Deleuze, Guattari 1976), und daß Randgänge (Derrida 1972) erfolgen und transversale Querungen einer "pluralen Vernunft", die damit selbst transversalen Sinn (Welsch 1996) generiert, wieder und wieder, "Sinne"11 – der Singular Sinn

Wenn "Sinne" (pluralisch) im Fettdruck gesetzt ist, ist damit der "transversale Plural" von "Sinn" gemeint, eben weil es nicht nur einen Sinn geben

pluralisiert sich, was in vormoderner Zeit nicht denkbar war –, denn Moderne/Postmoderne generieren *Transqualitäten* von Singular/Plural, Einheit/Vielheit, Unterschiedlichkeit/Gemeinsamkeit, Horizontalität/Vertikalität (*Petzold* 1970c; 1989a), die "zusammenklingend widerstreitend" eine "*kalisten 'armonian*", eine "schönste Harmonie" schaffen, von der Heraklit (Diels, Kranz 22, B 18) kündete, Klänge indes, die jenseits des Harmonistischen liegen.

"SINN", dieser Begriff braucht einen "transversalen Plural" und ich verwende diesen bewußt: "Sinne", um die totalisierende Tendenz des Begriffes zu brechen,

"Sinne", um rationalisierende und kognitivistische Reduktionismen zu vermeiden,

"Sinne", um zu affirmieren, daß es nicht um Facetten e i n e s fundamentalen oder übergeordneten Sinnes geht,

"Sinne", um auf eine *polyprismatische* Qualität zu verweisen: da ist nicht nur e i n Prisma und nicht nur e i n e Lichtquelle,

"Sinne", um die *hyperkonnektivierende* Qualität von Sinn aufzuzeigen – ständig werden Hyperlinks hergestellt

Aus diesen Überlegungen folgt:

"Sinne" überschreiten sich in unendlichen Transgressionen selbst. Das könnte als e in **Metasinn** aus der Unendlichkeit von Metasinnen gesehen werden.

1970 hatte ich schon Überlegungen angestellt, die in diese Richtung wiesen:

"Sinn läßt sich [...] als horizontaler Sinn bestimmen, als das, was Zusammenhänge schafft und Einzelphänomene, die am Horizont des Bewußtseins, auf der "Lichtung" auftauchen, zusammenbindet, so daß Bedeutungen gewonnen werden können, für den Menschen Orientierungen möglich werden, Richtungen (sens) und Ordnungen entstehen, an deren Rändern und in deren Zeitigung allerdings Bewegungen sich ankündigen und erkennbar werden. Diese Bewegungen verweisen auf einen vertikalen Sinn in einem noch nicht durch horizontale Strukturen geordneten Freiraum, ein kreatives Chaos vielleicht, das aber nicht sinnlos ist, sondern generative Matrix aller möglichen Ordnungen und allen Sinnes und damit ultimativer Ort der Freiheit, die ihrem Wesen nach

kann, sondern unterschiedlliche "Sinne" geben muß. Die singularetantische Orientierung von Sinn verweist auf die Totalisierungsmacht dieses Begriffes.

das Schöpferische ist und sich nur in Freiräumen artikulieren kann. Vertikaler Sinn scheint "hinter der Grenze", jenseits des Bewußtseinsfeldes zu liegen, da er doch aus einem Jenseitigen auftauchte – aus den Tiefen eines Unbewußten –, oder der, da er wiederum auf ein "jenseits der Grenze" verweist, in unzugänglichen Höhen eines Überbewußten liegen mag, die das bewußt Erfahrbare und Erfaßbare übersteigen und die dennoch in uns eine unbändige Sehnsucht nach Ü b e r s c h r e i t u n g wecken und einen Impetus, nach Erfüllung dieser Sehnsucht zu suchen – ein Leben lang –, denn nur in der schöpferischen Überschreitung liegt Freiheit." (*Petzold* 1970c, 2/1993a, 1351).

Dies waren keine sakralisierenden Überlegungen und auch keine pantheistischen, selbst wenn Berdjaev anklingt, sondern ein Verweis auf die Möglichkeiten permanenter Transgressionen, deren Ende jenseits unserer Vorstellungen hier und heute liegt. "Wir stehen nicht unter dem Diktat, ein letztes und endgültiges Wissen und eine absolute Wahrheit zu erreichen, den ultimativen Sinn finden zu müssen, sondern es genügt, die Bewegungen des Werdens, des Erkennens und Gestaltens mitzuvollziehen - und das sind die Bewegungen des Lebens" (Petzold 1991a, 442f.). Diese Bewegungen führen uns in immer neue Räume und erschließen uns immer neue Bezugsrahmen. Der andere Rahmen, der fremde Raum, der andere Ort ('ητεροτοπος), wird nicht notwendigerweise Ort, an dessen Grenze Demarkation, Abgrenzung geschieht, sondern er wird auch Ort möglichen Kontaktes, bietet Angrenzung, neue Erfahrung, Innovation, bietet die Chance kokreativer Ereignisse (Petzold 1998a, 263ff.), gemeinsamer Sinnerfahrung, Erfahrung gemeinsamen Sinnes – auf einer horizontalen Ebene - und des Verweises auf Sinnmöglichkeiten "jenseits der Grenze" vertikaler Sinne, zu denen man sich ausstrecken kann und auf die hin Überschreitungen möglich werden (Petzold, Orth, Sieper 2000). Foucault (1998) hat die Bedeutung der Transgression und die Frische der Ereignisse, die sich dabei ereignen, hervorgehoben. Petzold, Sieper, Orth u.a. (idem 1998a, 266; Iljine, Petzold, Sieper 1990) haben das fließende Zusammenspiel von kokreativen Impulsen, wir nannten das "Konflux", herausgearbeitet, aus denen beständig in neuen Fulgurationen, in neuen und neuen und neuen Bifurkationen Sinne aufleuchten, Konsens- und Dissenströme emergieren, Sinnpotentiale sich realisieren.

"Emergenz ist ein Überschuß, der dichter Konnektivierung und gesättigter Vielfalt entfließt und Sinn generiert" (vgl. Petzold 1998a, 41f., 238ff.).

Damit komme ich zu einem wichtigen Punkt: Sinn entsteht nicht unbedingt durch irgendein großes philosophisches oder religiöses Menschheitswerk, die Veden, die zehn Gebote, die Marx-Engels-Werkausgabe – sie sind selbst "Emergenzien", d. h. Produkte von Emergenzprozessen.

Sinn entspringt den Gefühlen, (den "Herzen"), und den Gedanken, (den "Köpfen"), konkreter Menschen und er entsteht, zunächst einmal, in konkreten Lebenswelten.

Diese haben den Dekalog (Bernhard 1956), den Pali-Kanon, das Kommunistische Manifest hervorgebracht. Eine solche Sichtweise hat in grundlegender Weise Wilhelm Dilthey entwickelt (Misch 1947). Der "ganze Mensch" schafft Sinn, Sinne, und das keineswegs allein durch den "verdünnten Saft der Vernunft als bloßer Denktätigkeit" - so Dilthey 1883, und er fährt fort: "Mich führte aber historische wie psychologische Beschäftigung mit dem ganzen Menschen dahin, diesen in der Mannigfaltigkeit seiner Kräfte, das wollend, fühlend, vorstellende Wesen auch die Erklärung der Erkenntnis und ihrer Begriffe (wie Außenwelt, Zeit, Substanz, Ursache) zugrunde zu legen." Der ganze Mensch mit all seinen Fähigkeiten und Vermögen, auch denen, Sinn zu erfassen und zu erschaffen, steht niemals allein, denkt niemals ohne Kontext/Kontinuum, ohne Geschichte und Lebenszusammenhang. "Sinne" umfassen auch das, die Wirkungen dieser Dimensionen, die damit keineswegs nur als ein "Au-Ben" aufgefaßt werden können, sondern einen allgemeinen, "primordialen Sinn" (Merleau-Ponty 1945; Petzold 1978c) zur Aussprache bringen unter den Bedingungen einer konkreten Zeit und eines bestimmenden Raumes. In beeindruckender Weise hat Dithey in seinem berühmten Traum (Gesammelte Schriften Bd. VII, 218ff.) diese Erkenntnis in Worte gefaßt, einem Traum, in dem er die großen Geister der Geschichte auftauchen und in dissenten Gruppen auseinanderdriften sieht:

Aber vergebens liefen geschäftig die Vermittler zwischen diesen Gruppen hin und her – die Ferne, die diese Gruppen trennte, wuchs mit jeder Sekunde – nun verschwand der Boden selbst zwischen ihnen – eine furchtbare feindliche Entfremdung schien sie zu trennen [...].

Doch im Bedenken dieses Traumes zwischen Nacht und Morgen kommt Dilthey zu der Erkenntnis über das Wesen von Sinnsystemen:

Dieses unermeßliche, unfaßliche, unergründliche Universum spiegelt sich mannigfach in religiösen Sehern, in Dichtern und in Philosophen. Sie stehen alle unter der Macht des Ortes und der Stunde. Jede Weltanschauung ist historisch bedingt, sonach begrenzt, relativ [...]. Die Weltanschauungen sind gegründet in der Natur des Universums und dem Verhältnis des endlichen auffassenden Geistes zu denselben. So drückt jede derselben in unseren Denkgrenzen eine Seite des Universums aus. Jede ist hierin wahr. Jede aber ist einseitig. Es ist uns versagt, diese Seiten zusammenzuschauen. Das reine Licht der Wahrheit ist nur in verschieden gebrochenem Strahl zu erblicken [...]. (ibid.)

Als ich diesen Text Mitte der sechziger Jahre las, war ich fasziniert, erlebte eine qualitative Konvergenz mit Merleaus-Pontys vielfältigem, "rohen Sinn". Ich stieß mich jedoch an dem Bild des implizierten Prismas und hier schien das Erbe Schleiermachers durch, dessen Nachlaß der junge Dilthey bearbeitete und dessen Denken ihn lebenslang beschäftigte - ich stieß mich an der Unterstellung e i n e s "reinen Lichts der Wahrheit". Diltheys Traum selbst brachte mir diese Zweifel, denn er schrieb: "Die Sterne schimmerten durch die großen Fenster des Gemachs. Die Unermeßlichkeit und Unergründlichkeit des Universums umfing mich" (ibid.). Sterne? - Da war also mehr als e i n Licht! Und wenn auch mehr als e i n Prisma im Spiel wäre? Ich stellte mir vor, wie Foucault den Diskurs Diltheys analysieren würde, dachte an den späten Merleau-Ponty, die (damals) neuen Arbeiten von Rivaur und beschloß, einen "polyprismatischen STAN" anzunehmen, eine "Mehrperspektivität", die sich immer wieder überschreiten muß in unendlichen Transgressionen (Petzold, Orth, Sieper 2000a). Es ist dies die charakteristische Arbeitsweise des "Integrativen Ansatzes" in Theorie und Praxis, in Therapie, Agogik und Kulturarbeit geworden. - Im Moment beginne ich vermehrt darüber nachzudenken, welche Spuren meine frühe Dilthey-Lektüre und die Dilthey-Seminare bei Wehle 1971 in Düsseldorf - ähnlich meiner frühen Nietzsche-Lektüre (vgl. ebenda 2000a) – in meinem Denken und Werk wohl hinterlassen haben (vgl. Jakob-Krieger et al. 2004); denn man ist sich ja keineswegs aller Sinne bewußt, die im "eigenen" [eigenen?] Denken wohnen und wirken.

In den alten Weisheitsbüchern wie den Veden, dem Koran, der Bibel finden sich, unter der entfalteten Perspektive betrachtet, die Sedimentationen vom Sinn ganzer Epochen, und wenn diese Niederschläge für nachfolgende Epochen sinnstiftend werden, so sind es Ko-respondenzprozesse (Petzold 1991e), gemeinschaftliche Betrachtungen, Interpretationen und Kreationen sinnschöpfender Menschen und sinnstiftender Menschen

gruppen, die ihre Lebens- und Alltagserfahrung, ihre Alternserfahrung, die Erfahrungsräume ihrer Ethnie, ihrer kulturellen Eingebundenheit und sozialen Schicht in Formen bringen, die durch Konsens gefunden und in "Konzepte" gefaßt wurden (concipere = gemeinsam erfassen), und die zugleich auch die Prismen sind, die das von den Dingen ausgehende, die Wahrnehmung begründende Licht polyprismatisch brechen. Die konsensgegründeten Konzepte bestimmen "für einige Zeit" Kooperationen, gemeinsames Denken, Fühlen, Wollen und Handeln – solange nämlich der Konsens einer (oder auch mehrerer) "social worlds", d.h. von sozio-kulturellen Konsensgemeinschaften, hinter ihnen steht. Solche "communities" bestimmen dann, welchen Sinn Menschen, wir, aus einem uns über die Zeiten von Menschen weitergegebenen Buch, dem sie Heiligkeit zugeschrieben haben, ziehen.

**Offenbarter Sinn** *muß immer durch das Menschliche hindurch*, und ein jenseits menschlicher Immanenz angenommener *transzendenter Sinn* wird damit in eminenter Weise eine Sache des G l a u b e n s, nicht des szientistischen bzw. epistemischen W i s s e n s.

Glaube wird von Glaubensgemeinschaften getragen und – unter einer sozialisationstheoretischen Perspektive – vermittelt, man könnte auch sagen: "hervorgebracht" (im Sinne einer sozial- und kulturwissenschaftlichen Betrachtung, nicht in einer traditionell theologischen, versteht sich).

Sinn/Sinne ist/sind sozial konstruiert, "gesellschaftliche Konstruktionen" (Berger, Luckmann 1970), die sich auf vielen Mikroebenen, Meso- und Makroebenen der Gesamtgesellschaft vollziehen, heute auch mehr und mehr auf der Megaebene einer Weltgesellschaft.

Sinnkonstruktionen vollziehen sich auch in sehr kleinen Arealen, bis hin in die Mikroräume eines familialen sozialen Netzwerkes, in den Intimraum einer Freundschaft, eines amikalen, sozialen Netzwerkes, oder eines kollegialen Netzwerkes, also in relativ kleinen sozialen Einheiten, die ihre Sicht auf die Welt und auf die Dinge miteinander in ko-respondierenden Konsens-Dissensprozessen ausgehandelt haben, d.h. einen Konsens gefunden und Konzepte vereinbart haben.

STININ ist Konsensus, das, was aus dem Miteinander, aus Prozessen des Gesprächs, der Dialoge und POLYLOGE herausgekommen ist.

Ich spreche hier gerne von Ko-respondenz – man gibt sich wechselseitig Resonanz, respondiert. Das, was dabei entsteht, emergiert, ist – wenn die

Ko-respondenz gelingt - Sinn, und sei es der respektvolle Konsens darüber, daß man Dissens hat: ein Sinn für diese Situation, oder für diese Gruppe nebenan, oder für uns in den kommenden Wochen, oder für die nächste Legislaturperiode. Nochmals: Sinn ist soziale Konstruktion, das ist eine Möglichkeit, an das Sinnthema heranzugehen. Eine andere sieht Sinn als ein generalisiertes Medium, um Komplexität in sozialen Systemen zu reduzieren. Luhmann (1971) funktionalisiert damit das Sinnkonzept. Neben derartigen soziologischen Betrachtungsweisen muß man aber auch einmal fragen: Was geschieht in Prozessen der kommunikativen und sozialkognitiven Sinnschöpfung auf der neurophysiologischen Ebene? Was macht unser Organismus im Verarbeiten von Informationen bei hermeneutischen Prozessen der Interpretation? Was trägt das Cerebrum dazu bei, daß Sinn – mehrperspektivischer zumal – entstehen kann? (Bloom et al. 2001; Petzold 2002j; Sieper, Petzold 2003; Spitzer 2000). Probleme des Bewußtseins müssen hier thematisiert werden (Menzinger 1995; Damasio 2000) – und hier gibt es zur Zeit noch mehr Fragen als Antworten. Das Thema kann an dieser Stelle nur gestreift werden (vgl. Petzold 1988a; 2002b; 2003a, Band I).

Die mehrperspektivische, diffentiellen Sinn stiftende Betrachtungsweise des Integrativen Ansatzes beschreibt einmal die Fähigkeit des "sensorischen Systems", vielfältige Wirklichkeit auf unterschiedlichen Ebenen und aus unterschiedlichsten Blickwinkeln wahrzunehmen, weiterhin die des "mnestischen Systems", sie aufgrund einer Vielfalt aktivierter Erfahrungen zu erfassen, und schließlich die des "kognitiven Systems", sie mit ihren Zusammenhängen zu verstehen, vorhandene Komplexität zu erklären – so der neurokognitive und damit verbunden der hermeneutische Prozeß, in dem Sinne entstehen, auf Grund derer dann z.B. Problemsituationen kooperativ strukturiert und in Performanzen, Prozessen "komplexen Lernens und Handelns" (Sieper 2001) aktiv verändert werden können. Die Reflexion dieses gesamten Prozesses auf seine neurobiologischen Voraussetzungen und auf seine kulturellen/historischen Determinierungen in Metareflexionen/Mehrebenenreflexionen (Petzold 1998a, 2002b) wird von mir als "Metahermeneutik" bezeichnet, die, Sinn um Sinn überschreitend, immer wieder auch übergeordnete Sinnzusammenhänge als "Metasinne" generiert bzw freisetzt.

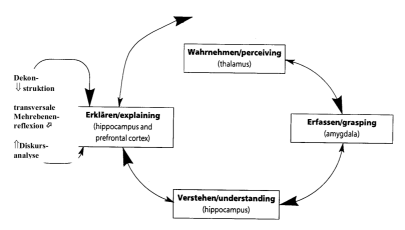


Abb. 2: Die hermeneutische Spirale "Wahrnehmen ↔ Erfassen ⇔ Verstehen ↔ Erklären" und ihre Überschreitung des Erklärens durch ↑ Diskursanalyse (Foucault), ↓ Dekonstruktion (Derrida), ¬ transversale Mehrebenenreflexion (Petzold) zu einer **Metahermeneutik** (aus Petzold 2003a).

Dieser spiralig progredierende, in sich rückbezügliche Prozeß beginnt mit dem Wahrnehmen (Innen- und Außenwahrnehmung) als der Grundfunktion, die auch in der Diagnostik von Wahrnehmungsstörungen als Basis zahlreicher Verhaltens- bzw. Persönlichkeitsstörungen besondere Aufmerksamkeit erhält ("Wie nimmt der Patient sich und die Welt wahr?"), denn damit ist die zweite Funktion des Erfassens, d.h. des Aufnehmens, des Erkennens bzw. Wiedererinnerns, Behaltens, Verarbeitens verbunden ("Wie nimmt der Patient sich und die Welt auf, wie erfaßt er, verarbeitet er das Wahrgenommene?"). Auf diesem Prozeß gründet das Versteben und das Erklären Die Spirale ist damit in zwei Doppeldialektiken organisiert: WAHRNEHMEN  $\leftrightarrow E$ FFASSEN  $\Leftrightarrow V$ OSSTOBOR  $\leftrightarrow E$ Fklärm, die erste als leibnahe Dialektik, die zweite als vernunftnahe Dialektik. In ihnen konstituiert sich leibhaftige Erkenntnis, in der die Polarisierung "Aktion und Kognition" überwunden werden kann. Im Bereich des Erklären können die habituellen Erklärungsdiskurse auf der Ebene der Alltagsreflexion oder der fachdiziplinären Reflexivität durch "Diskursanalysen" (sensu Foucault), "Dekonstruktionen" (sensu Derrida) und "transversale Mehrebenenreflexionen" (sensu Petzold) überschritten werden zu einem "polyvalenten Erklären", das um Aufklärung der Bedingungen seiner Erklärensprozesse (der kulturellen wie der neurobiologischen) bemüht ist und die Mehrwertigkeit der Enklännen hinlänglich zu überschauen versucht, wie es für die **Metahermeneutik** im Verständnis des Integrativen Ansatzes charakteristisch ist.

Damit werden folgende strategische Vorgehensweisen möglich:

- 1. Steigerung der Konnektivierung von Informationen durch Förderung von Wahrnehmens-Erfassens-Verstehens-Erklärungsprozessen auf intraund interpersonaler Ebene, was das "Emergenzpotential von Systemen" (Petzold 1998a, 41f., 240, 336f.), ihre Fähigkeit, neuen funktionalen Sinn und damit auch ggf. neue Lösungen zu generieren (Krohn, Küppers 1992), fördert.
- Förderung von Mehrebenenreflexionen (Petzold 1998a, 157) als Beobachtung zweiter, ggf. dritter Ordnung (Luhmann 1991, 1992) und dieses Modell überschreitend als "Reflexion der Reflexion", was Exzentrizität und Fähigkeit zur Metakommunikation, Metareflexion und Metalernen fördert und immer wieder komplexe Sinne und Metasinn generiert.
- 3. Förderung von Synchronisierungsleistungen (Petzold 2002j; Stamenov, Gallese 2002) als der Koordination gemeinsamer Kognitionen, Emotionen und besonders auch Volitionen (Petzold, Sieper 2003), was zu stimmigen und funktionsfähigen "kollektiven mentalen Repräsentationen" (Petzold 2000h) und zu komplexen individuellen und kollektiven Sinnerfahrungen bzw. Sinnen führen kann.

Wir beginnen in allen Sinnprozessen mit dem Wahrnehmen. Ich nehme etwas "für wahr", es wird für mich wahr. Dieses Wahrnehmen geschieht über die Sinnesorgane, die mir Eindrücke von der Welt vermitteln. Ich sehe die Welt in der Art und Weise, wie meine Sinnesorgane sie mir vermitteln. Wir sehen die Welt nur auf Menschen-Weise. Die Wahrnehmung ist nicht voraussetzungslos, sondern sie hängt von evolutionären Prozessen und ihrem inhärenten – konvergenztheoretisch (Morris 2003) oder divergenztheoretisch (Gould 1989) interpretierbaren - Möglichkeiten ab, von den stammesgeschichtlichen Entwicklungen der höheren Säuger, von den Prozessen der Hominisation, der Menschwerdung (vgl. Mysterud 2002). Dann natürlich ist Wahrnehmung abhängig von den Einflüssen der Enkulturation, Informationen aus den umgebenden Kulturen, und sie hängt von den unmittelbaren und übergeordneten sozialen Räumen, von den Bedingungen der Sozialisation ab (Fend 1971). Die Wahrnehmung ist also, es sei wiederholt, nicht voraussetzungslos, sondern sie wird seit der intrauterinen fötalen Entwicklung und von Babyzeiten an geprägt. Sie ist bei Kindern, Jugendlichen, Erwachsenen nicht unvoreingenommen.

Unsere Wahrnehmungsorgane sind akustische, optische kinästhetische "Fenster auf die Welt" (Vollmer 1975).

Durch die Sinne "kommt Welt auf uns zu", wird sinnlicher Sinn geboren.

Dies geschieht im Rahmen der Möglichkeiten, die unsere Wahrnehmungsspektren uns bieten (das optische, akustische, olfaktorische Wahrnehmungsfenster haben unterschiedliche "Größen" und "Durchlässigkeiten", "Aufnahmegeschwindigkeiten" etc). Das ist eine unserer menschlichen Realitäten, die allerdings bei allen Menschen sehr ähnlich und transkulturell gleich sind. Nur das, was dann in die Gedächtnisspeicher hineinkommt, ist - je nach ökologischem Raum und Kultur- oder Sozialraum - sehr unterschiedlich: im Eskimoland ist das anders als im Wüstenland oder im Salzburger Land. Das, was über die Lebensspanne hinweg in mein Gedächtnis hineinkommt, gibt mir die Möglichkeit des Wiedererkennens, des "Erfassens". Das Wahrgenommene ruft in mir einstmals Wahrgenommenes auf. Dann kann ich es vergleichen, unterscheiden und erfassen. Ein Erfassen ist immer ein Wiedererkennen von einstmals Wahrgenommenem in Abgleichung mit dem aktuell Wahrgenommenen. Lernen ist das Feststellen von Differenzen (vgl. für mein integratives Konzept "komplexen Lernens" Sieper 2001; Sieper, Petzold 2003).

Manchmal – relativ selten – kommt etwas ganz Neues in die Gedächtnisspeicher herein, das ich wahrnehme und dabei erfasse: "Das kenne ich noch nicht!" - Oder: "Das kenne ich schon irgendwie, irgendwoher!". Wenn ich etwas erfast habe und das "im Groben" spüre, kann ich es meistens auch in "Worte fassen" und dadurch verstehen, Worte, die mir in der Sprachsozialisation geliehen wurden für meine Lebenszeit, und die ich deshalb mit anderen teile. Verstehen als symbolisch gefaßtes Sinnverstehen muß durch die Sprache (der Worte, der Mathematik usw.) hindurch, und das bedeutet, daß ich etwas "auf den Begriff bringen" kann. Was ich im Be-griff habe – auch wenn ich "es noch nicht ganz fassen kann: "es riecht so, wie ... oder es schmeckt so, wie" ... - ermöglicht mir zumindest, etwas zu umschreiben. Was ich dann verstanden habe, kann ich auch erklären, wobei ich beim Erklären das verstandene Erklärte noch einmal besser verstehe und dann wiederum besser zu erklären vermag. Eine derartige "Hermeneutik vom Leibe" her, von der leiblichen Wahrnehmung her, durch die Sprache, d.h. durch die Sozialität hindurch als "Hermeneutik vom Anderen her" (Petzold 1988a,b, 2001b) ist eben durch die Sprache und die sprachlich vermittelten Sinnstrukturen nicht vorausetzungslos, zumal der Sinn oft untergründig, unbewußt, vor- oder mitbewußt "am Rande

des Bewusstseinsfeldes" nistet (idem 1991a, 266ff.; *Perrig* et al. 1993) und keineswegs immer darauf wartet, gefunden zu werden. "Wenn das Unerwartete nicht erwartet wird, wird man es nicht entdecken, da es dann unaufspürbar wird und unzugänglich bleibt" (*Heraklit* DK 22b, B 118), denn "Natur pflegt sich versteckt zu halten φυσις ... κρυπτεσθαι φιλει" (idem DK 22, B 123), wird aber in ihrer Fülle, als "Ganzes von Sinn (λογος) geordnet" (idem DK 22, B 73). Der Logos, die Auslegung, der Sinn ist aber nicht statisch. Er ist in einer bewegten Dynamik, in einem Fluß, einem Weg (gr. 'οδος, mhd. *sin*), der wie der der "Schraubenspirale einer Walkerpresse" vorwärts und rückwärts drehend, "gerade und gekrümmt, ein und derselbe ist" (idem DK 22, B 59).

In der "hermeneutischen Spirale" unserer Abbildung verweist bei den progredierenden, mit großen Pfeilen gekennzeichneten Spiralsegmenten immer ein kleiner Pfeil zurück. Eine Bewegung, ähnlich der der Spiralschraube von Heraklits Walkerpresse (Petzold, Sieper 1988b). Der kleine Pfeil zeigt genau den beschriebenen Vorgang einer Rückbezüglichkeit, daß es "Rückwirkungen in progredierenden Prozessen" gibt und ich so manchmal die Dinge im Erklären besser verstehe, als ich sie vorher verstanden hatte. Im Verstehen habe ich Rückwirkungen in meine Erinnerungsspeicher hinein. Meine Erinnerungsspeicher wirken sogar bis ins Wahrnehmen zurück. Das sind dynamische Prozesse, die viel komplexer miteinander vernetzt sind, als das hier in der schematischen Darstellung deutlich gemacht werden kann.

Wenn diese Prozesse von "Wahrnehmen → Erfassen → Verstehen → Erklären" auf dem Kinder-, dem Erwachsenenniveau oder dem Niveau zwischen Erwachsenen und Kindern ablaufen, kommt es meistens zu einem "Aushandeln über Wirklichkeit", denn die Kapazitäten des Wahrnehmens, die mnestischen Kapazitäten, die Gedächtnisleistungen, die für das Erfassen – es impliziert immer ein Wiedererkennen – notwenig sind, sind zwischen den unterschiedlichen Altersstufen verschieden. Genauso sind die für das Verstehen erforderlichen kognitiven Potentiale und Symbolisierungsfähigkeiten und für das Erklären notwendigen Sprachkompetenzen alterspezifisch entwickelt. Wir haben es mit unterschiedlich entwickelten "Sinnerfassungs- Sinnverarbeitungs- und Sinnschöpfungskapazitäten" zu tun. Der Vater fragt den Sechsjährigen: "Was ist das? Ein Drehbleistift oder ein Kugelschreiber?" Da muß das Kind näher herangehen, herumprobieren, zu einer Auffassung kommen, das Teil verstehen, sich Erklärungen machen, eine Meinung bilden, und dann handeln wir es aus, was es nun ist, ggf. mit weiteren Erklärungen und Erläuterungen, um zu einem Konsens darüber zu kommen, daß es eben ein Kugelschreiber ist und kein Drehbleistift. Dabei werden die unterschiedlichen Funktionen des Gegenstandes im Bezug zu anderen Gegenständen (Papier, Radiergummi etc.) und seine Möglichkeiten für bestimmte Aufgaben (dauerhafte Niederschrift, korrigierbare Skizze etc.) sinnenhaft/sinnhaft deutlich. Überall finden diese Konsens/Dissensprozesse statt, und oft sind es nicht so einfache Dinge, um die es geht. Wenn es um Wahrheit oder Lüge, Recht-haben oder Nicht-Recht-haben geht, um richtig oder falsch, werden diese Prozesse ein ständiges, permanentes Aushandeln, Abgrenzen, Angrenzen, Umgrenzen. Im Leben von Menschen, in Partnerschaft, Erziehungsarbeit, in der Therapie, im Leben zwischen den Völkern geht es um das Aushandeln von Grenzen – da wird es zum Teil sehr heftig und kriegerisch, wie man im Grenzkonflikt zwischen Eritrea und Äthiopien und den tausenden Grenzkämpfen auf der Welt sieht.

– Erziehung ist Handeln um Grenzen! Wenn wir das gut hinbekommen und dabei das "Anderssein des Anderen" (Levinas 1983, vgl. Petzold 1996k) respektieren und ernst-nehmen, wenn wir unser kleines Kind, das Nachbarskind, den Jugendlichen auf dem Hinterhof ernst-nehmen in seinem So-Sein und in seiner altersgemäßen "Sinnerfassungs-, Sinnverarbeitungs-, Sinnschöpfungskapazität" als Fähigkeit wahrzunehmen, zu erfassen, in Verarbeitungs-, Interpretationsprozessen zu verstehen und zu erklären, so nehmen wir ihn in unsere Sinnwelt hinein und betreten seine Sinnwelt in einer Weise, daß wir sie bereichern, weil wir nicht intrusiv werden, seine Grenzen nicht mit einer Invasion verletzen, Widerstand, "Reaktanz" provozieren, Mißtrauen evozieren (das gilt auch für die Psychotherapie und ist da keineswegs selbstverständlich, vgl. Petzold, Orth 1999; Märtens, Petzold 2001), vielmehr "Affiliationen" möglich machen (Müller, Petzold 2003). Wir tragen, wenn es uns gelingt, diese unterschiedlichen Dialog-, POLYLOG-12 oder Diskursmöglichkeiten in "optimaler

POLYLOG verstanden als "inter- und transdisziplinären Diskurs zwischen den Wissenschaften", ihren Strömungen, etwa zwischen den Therapieschulen, deren Polyloge allein Dogmatisierung und schlechte Ideologien verhindern, denn "Wissenschaft ist vielstimmig, braucht pluralen Sinn, vielfältigen Konsens, reichen Dissens". Eine solche Polylogkonzeption entwickelte ich u.a. in der Auseinandersetzung mit den russischen Universalisten, der slavophilen Schule, dann aber auch mit universalistischen Denkern wie M. Merleau-Ponty, G.H. Mead, V.N. Iljine, mit polylogischen Werken der Literatur, z.B. Dostojewsky, Pirandello, Canetti, Antonio Lobo Antunes, Philippe Sollers, Serge Doubrowsky.

Proximität" (*Vygotsky*) und "engagierter Zugewandtheit" zu leben, zum Wachsen der Sinnerfassungskapazität bei, zur Fähigkeit Sinn zu schöpfen, sinnschöpferisch zu werden, wir tragen bei zu einem guten Miteinander über die Lebensspanne hin, zu einem guten Fortschritt miteinander. Wenn uns das nicht gelingt, geraten wir in einen permanenten Krieg, und der Krieg ist **nicht** "der Vater aller Dinge" (da irrten der Skoteinos bzw. die Adepten dieser Lesart, denn man kann *polemos* in *Heraklits* Fragment 53 auch mit "Widerstreit" oder "Wettstreit" wiedergeben).

## 6. Unsinn, Irrsinn, **WIDERSINN**, **ABERSINN** in menschlichen Lebenserfahrungen

[...] die gemeinsame Vernunft sei Prüfstein der Wahrheit und das allen gemeinsam Sinnvolle glaubwürdig, da es durch die gemeinsame Vernunft beurteilt sei.

Heraklit fr. 22 A 16

Manchmal mag man an dieser oder an ähnlichen Aussagen über die Vernunft des Menschen oder an einer den ganzen Kosmos (τό 'όλον) durchdringenden "Allvernunft" zweifeln. "Herakleitos erklärt ausdrücklich, der Mensch sei <von Haus aus> unvernünftig, das "Umgebende" indes, sei mit Vernunft ausgestattet" (*Sextus Empiricus* VII, 286). Er meinte nämlich, "daß das uns Umgebende (τὸ περιέχον) vernunftbegabt und denkfähig sei" (ibid. 126ff; *Perls* [1980] der mehrfach auf *Heraklits* Flußfragmente anspielt, hätte sich mit seiner Zuschreibung von Bewußtheit für das Universum auf die Logosidee des Ephesers beziehen können). Der "dunkle Philosoph" (σποτείνος), so sein Beinahme, nahm also eine kosmische, göttliche und darin gründende, allen Menschen gemeinsame V ernunft an. "Daher muß man dem Gemeinsamen folgen. Obgleich

Petzold 2004b). Natürlich ist die Stimme von *Derrida* unüberhörbar, die aus dem Hintergrund tönt, und auch *Roland Barthes* murmelt dazwischen. *Julia Kristeva* mit ihrem "Polylogue" (1977) lies mich ob ihrer Psychoanalyseinterpretation zögern. Im "Paradis" (1984) geht sie weiter, wenn sie durch die "délivrance" das schreibende Subjekt "partout plutôt que nulle part" situiert. Mit *Sollers* wendet sie sich *Bakhtin* zu. Hier findet sich dann für mich Anschluß. *Bakhtin* "stresses the dialogic character of all study in the 'human science" (*Brandist* 1997; 2001), und der "*Bakthin Circle*" (vgl. ibid.) hatte genau eine solche *façon*, Wissenschaft und Kulturarbeit zu betreiben und pluriformen, pluralen, transversalen Sinn zu stiften – wieder und wieder.

aber dieser λογός [= Allvernunft, Weltgesetz, Letztsinn] allem gemeinsam ist, leben doch viele, als ob sie eine eigene Sinneinsicht [φρόνησις] hätten" (Heraklit fr. 2). Der Eigensinn, der Gesamtzusammenhänge und die Anderen nicht berücksichtigt, ist in der Tat eine Gefahr, die immer wieder zu gewalttätigen Auseinandersetzungen führt. Der Kriegsgefahr ist oft nur schwer zu entgehen, manchmal - die Kriege in den Nachbarländern auf dem Gebiet des ehemaligen Jugoslawiens zeigen dies bedrückend. Aber immer wieder gelingt es auch gemeinsamer Vernunft und Verhandlungsgesprächen (= λογός), Schlimmes abzuwenden, ja Weltgesetze zu verabschieden, wie die Menschenrechtsdeklarationen des vergangenen Jahrhunderts zeigen. Das gibt etwas Hoffnung auf das "helle Licht der Vernunft" und den "hellen Sinn", die aber die berechtigten Zweifel nicht "überleuchten" sollte, denn wir wissen nicht, ob es ein "phos anesperos" ist, ein "Licht, das keinen Abend kennt", da es auch Dunkelheiten und Götterdämmerungen gibt. Deshalb leuchtet der logos hilaros, der helle Sinn, im Dunklen gegen die Verfinsterungen und den Obskurantismus. Er ist eine Mahnung zur Wachsamkeit und beinhaltet eine Aufforderung zum Engagement, das Leben zu schützen, denn:

#### Das Leben ist Quelle allen Sinnes – des hellen wie des dunklen.

Weil viele von uns in ihrer Lebensspanne Krieg und Gewalt erlebt haben, Europa mit den Balkankriegen wieder Kriegsschauplatz ist, wo der Wahnsinn der Aggression und Destruktion regiert, die Sinnlosigkeit der Zerstörung von Gütern und der Verletzung und seelischen Schädigung von Menschen in allen Abschnitten ihrer Lebensspanne - Säuglinge, Kinder, Erwachsene, Greise und Greisinnen - im Gange ist, sei diese Thematik kurz fokussiert. Dies soll nicht auf der Ebene des Theodizeeproblems, der Auseinandersetzung über den Sinn oder Unsinn der göttlichen Allmachtszuschreibung angesichts des Bösen in der Welt geschehen. Das Sinnkonzept, die Sinnfrage muß nicht immer theologisch festgelegt, religös ausgelotet und spiritualisierend-sakralisierend überhöht werden. Auch in einem scheinbar dekonstruierenden, säkularisierenden Diskurs, wie er neuerdings von Drewermann (1999) zu hören ist, kommt der "heilige Sinn" durch die (Hinter)tür der Mystik wieder in die Wohnstube der Menschen – es macht Sinn, daß Drewermanns Weg (ahd. sin, sinn) dort hinführte, seine Meth-ode (ὁδος = Weg) ihn dort hin führte, wo er jetzt steht. Aber, daß muß man ihm sagen: auch Mystik gründet in gesellschaftlich konstruierter Wirklichkeit, und sollte dies nicht alles sein, so sollte man über das, "worüber man nicht reden kann, schweigen", so

auch über "das Mystische" (Wittgenstein). Redet man aber darüber, so kommen durch die sozialen Formen, Symbolisierungen, durch die Sprache und Rede, die verwandt wird, werden muß, gesellschaftlich konstruierte Wirklichkeiten ins Spiel, soziale und kulturelle Diskurse, die geschichtlich, sozialgeschichtlich, kulturalistisch (Janisch 1996) imprägniert sind und auf ihre **Diskurse** (sensu Foncault), auf ihre offenen und untergründigen Metaerzählungen (Lyotard), ideengeschichtlichen Strömungen hin befragt werden müssen (etwa mit I. Berlin und P. Nora), um zu sehen, in der Tradition welcher Erzählungen, welcher Diskurse Sinn – denn meistens ist es totalitärer Sinn – generiert wird. "Sinne" findet man selten. Drewermann dekonstruiert seinen **Diskurs** nicht, und so bleibt dieser, allen Modernismen und Modernitäten zum Trotz und ungeachtet seiner Kirchenkritik, ein ekklesialer (und warum auch nicht, wenn das offengelegt ist?).

Gesellschaftlich konstruierte Wirklichkeit wird benötigt, um etwaigen in der religiösen "mystischen Erfahrung" offenbarten Sinn zu vermitteln oder in "ontologischen Erfahrungen säkularer Mystik" geschöpften Sinn (Petzold 1983e; 1993o; Orth 1993) zu kommunizieren und damit auch in Überschreitungen in der Immanenz zu erschaffen. Solche Vorstellungen von "Transzendenz" verdoppeln die Wirklichkeit nicht, schaffen keinen zweiten Kosmos als göttliche Transzendenz jenseits des Kosmos – die Modelle der "Stringtheorie" und des "Antimaterieuniversums" sind weitgreifend genug. Sie sehen die Ausdehnungen des Kosmos als solche schon von unerfaßbarer, unfaßbarer Unendlichkeit - ein Feld für eine "säkulare Mystik". Sie halten aber für religöse Menschen die Möglichkeit offen, Jenseitigkeit in unendlichen Überschreitungen zu "glauben" - "wider alle Vernunft", in Geistigkeit, für die man sich in Freiheit entscheidet, wohl wissend, daß es andere Formen der Geistigkeit, des geistigen Lebens, Wege des Sinns - auf den sehr verbrauchten Begriff der "Spiritualität" wird hier verzichtet – gibt: religiöse und säkulare Sinne, theistischen und atheistischen Glauben. Das geschieht aus der Erkenntnis, daß es kein absolutes Sinnmonopol mehr gibt, und mit der ethischen Entscheidung, daß es ein solches Monopol auch nicht mehr geben darf. Von der Durchsetzung solcher Monopole in Kreuzzügen, Glaubenskriegen, mit Feuer und Schwert, Parteidiktaturen und Vernichtungslagern sollte man genug haben.

Den **Un-sinn** dogmatischer Sinnmonopole zu sehen und entscheiden zu können, ihre Hegemonialansprüche zurückzuweisen, darin liegt ein **Metasinn** der Moderne. Ich habe mich für diesen Text entschlossen, in dem nüchternen Diskurs nicht "geheiligten Sinnes" als im Alltagsleben über die Lebensspanne hin konkret erfahrbaren Sinn zu verbleiben, nicht zuletzt, weil dies auch die Sphäre des WIDERSINNS ist.

Treten wir in die Sphären des Un-Sinns und des Irr-Sinnes mit den hilflosen Versuchen, das, was nicht wahr sein darf, wahrzunehmen, Unfaßbares zu erfassen, nicht Verstehbares zu verstehen und Unerklärliches zu erklären, kommt man schnell an die Grenzen des Sinnhaften und in den Grenzbereich zur Sinnlosigkeit, ja zu einer über diese hinausgehenden Qualität, zum "WIDERSINN", wo man sich vor den Kopf schlägt: "Wie ist so etwas möglich!", oder gar zum ABERSINN, wo der "Wahnsinn Methode" zu erhalten scheint und gegen jede Vernunft und gegen jede Moral gehen will, bewußt und unbewußt. Die von Alexander Mitscherlich und Fred Mielke 1947 vorgelegte Dokumentation über die deutschen Medizinverbrechem in der NS-Diktatur "Medizin ohne Menschlichkeit" (vgl. jetzt Ebbinghaus, Dörner 2001) führt mit den Untaten der Ärzte, Heiler, Folterer, Töter unter dem Hippokratischen Eid: Josef Mengele, Julius Hallervorden, Karl Brandt (gehängt am 2. Juni 1948 in Landsberg) mitten in den ABERSINN. Und was finden wir dort? - eine unausweichliche Frage! Die Verkehrung der Moral in eine neue "Moralität des Abstrusen", wie man sie eben in legitimierter MENSCHENEXPERIMENTATION, in moralisch begründeten PROGROMEN, in der ETHNISCHEN SÄUBERUNG, im religiös- oder politisch-fundamentalistischen MEGATERRORISMUS, die im Zeichen höherer Werte Leichenberge auftürmen, findet: gerechtfertigtes, ethisch begründetes Grauen, mit Sinn ausgestatteter Wahnsinn. – Diese Ausagen, im Herbst 2000 geschrieben, werden jetzt durch die grauenhaften Geschehnisse des 11. September und die ebenso grauenhaften Geschehnisse in ihrer Folge wieder einmal bestätigt: durch den amerikanischen Bombenterror im Irak, der wieder Leichenberge schafft als "Kollateralschäden" (ein ekelhafter Begriff herzloser Militärs und Politiker zur Maskierung, Versachlichung, Verharmlosung der Realität von zerfetzten Menschen, Kindern, Alten, Frauen, unbeteiligten Männern, Zivilisten), durch Folter und Morde von Gefangenen in Abu Ghureib und anderen Orts durch amerikanisches Militär.

Und was wäre zu tun? – Hierzu exemplarisch einige tentative Überlegungen anhand eines alten und sinnlosen und wieder einmal virulenten Konfliktes im Kosovo – man könnte auch irgend einen anderen ethnischen oder religösen Konflikt oder die unheilige Verbindung von beidem als Beispiel nehmen:

- Gemeinsames "sinnschöpfendes Wahrnehmen" ist nicht vorhanden, weil jeder in eine andere Richtung schaut. Die Serben in diese, die Albaner in jene. Oder weil jeder in der selben Richtung Verschiedenes sieht: Die Albaner ihre Toten und die Serben die ihren. So wird WI-DERSINN schon aus der Wahrnehmung geboren. "Die Hauptsache, dem Nachbarn seine Kuh geht auch kaputt!" "Auch deren Söhne müssen fallen!" So erscheint ABERSINNIGE Absurdität in der Bewertung von Ereignissen und Zusammenhängen. Hier werden Ko-orientierungen (Karl Bühler) der Wahrnehmung und der Bewertung ohne wenn und aber erfolgen müssen. Eine schwere Aufgabe, denn man muß sich zusammensetzen, in die gleiche Richtung schauen und sich darüber auseinandersetzen, was jeder der Beteiligten sieht, und was man gemeinsam sehen will, zu sehen bereit ist.
- Gemeinsames "sinnstiftendes Erfassen" ist nicht gegeben, denn man erinnert allein seine Toten die gefallenen Serben auf dem Amselfeld [1389] vor hunderten von Jahren, oder man gedenkt seiner Ermordeten in den Feldern von Pristina heute [zur Zeit des diesem Texte zugrundeliegenden Vortrages], Kosovo-Albaner auf der Flucht vor ihren Schergen [heute, zur Zeit der Bearbeitung des Vortrages, fliehen Kosovo-Serben vor marodierenden Albanern]. "ABER die haben doch meinen Vater umgebracht!" Bei solcher affektiver Skotomisierung sind Ko-affizierungen notwendig, das gemeinschaftliche Spüren, daß das Leid von Müttern und Vätern über ihre gefallenen Söhne nicht serbisch oder albanisch ist, nicht russisch oder deutsch ist.
- Erfassen von gemeinschaftlichem Sinn wird oft auch behindert, weil gemeinsame Zeichenvorräte, verbindende Symbole fehlen, die in geteilter Geschichte und Kultur gründen und man hatte keine Chance oder Bereitschaft, solche "Gemeinsamkeiten" zu erwerben, ohne daß ein ABER zum "Mörder des Ja" wird, ABERSINN aufflammt: "Erst müssen die bluten, dann kann man über Frieden reden." "Mit denen reden? Gut, ABER erst müssen die …": Hier wird der wechselseitige Verzicht auf Vorbedingungen für Gespräche miteinander, Friedensgespräche gar, unerläßlich, sonst regiert destruktives "ABER" solange der Haß vor dem Versuch einer Einigung nicht beseitigt wird, entsteht der Wahnsinn neuer Gewalt, an deren Ende alle Verlierer sind.
- WIDERSINN gälte es zu verstehen, zu erfühlen, um einen Widerwillen gegen das Wollen eines unsinnigen, destruktiven "ABER" zu entwickeln und den Unsinn von Krieg, Gewalt, Zerstörung einzusehen. Und das geht nicht einseitig, dazu braucht es gemeinsames Ringen um Verstehen

und Verständnis, braucht es die Mühen, den ABERSINN des Hasses einzusehen und sinnvolles Handeln tatkräftig anzugehen, um zu einem Konsens zu kommen, denn auch der Frieden, der "wahre Frieden" hat keine Nationaliät (Petzold 1986a), und ob er "höher ist als alle Vernunft", vermag ich nicht zu sagen, wohl aber, daß er alle nur erdenkliche Vernunft braucht. Das aber ist offenbar unendlich schwer zu verstehen, obwohl die Menschen dieser kriegsgeschüttelten Region über ihre Lebensspanne hin – in einem Jahrhundert – zwei Weltkriege und drei bis fünf Regionalkriege erleben und erleiden mußten und teilweise geführt haben. Und wenn im Hintergrund fundamentalistische Glaubensfragen stehen, etwa von einem "Haus des Friedens", in dem der Koran gilt, und einem "Haus des Krieges", wo er nicht gilt, aber zur Geltung gebracht werden muß, weil erst dann alle "Brüder" sein können, wenn erst alle "christianisiert" sein müssen, Brüder und Schwestern in Christo, kommt es zu "Kreuzzugsmentalität" – nur scheinbar eine christliche Erfindung, der Sache nach aber allen Fundamentalisten ein gemeinsames Gut -, und dann ist alle Friedenshoffnung verloren.

Wie ist das zu erklären, das Nicht-Verstehenkönnen oder -wollen? Fünfhundert Jahre Türkenherrschaft lassen sich nicht auslöschen! Indes sie lassen sich umwerten! Die Erkenntnis muß wachsen, daß dies "nur Geschichte" ist, ein Vergangenes, wenn man es vergangen sein lassen will, und ansonsten Fortschreibung der Geschichte in alle Gegenwarten hinein erfolgt, es also keine Zukunft mehr gibt – für niemanden. Diese Erkenntnis muß Raum greifen, sonst kann keine Integrationsarbeit möglich sein. Es finden nur Überlagerungen statt, Verdeckungen, Verschorfungen, die nach Jahrzehnten (wie geschehen) wieder aufbrechen und bluten, in aller Heftigkeit. Brücken der Verständigung müßten geschlagen werden. Stattdessen wurde die alte Brücke von Mostar, die Jahrhunderte überdauert hatte, zerstört - Irrsinn, aus dem man erst noch lernen muß, denn mit dem Wiederaufbau als Touristenattraktion ist nichts, aber auch garnichts gewonnen. Die kulturgebundenen Folien der Erklärung sind – darin liegt ein gravierendes Hindernis - sehr different. Oft fehlt die Grundlage der Verständigung und der Erklärung: die gemeinsame Sprache, gemeinsame Symbolwelten oder Traditionen, oder das, was gemeinsam ist und Gemeinsames sein könnte, wird nicht (mehr) gesehen oder gering gewertet. Die gemeinsame Geschichte hatte dann nur Trennendes: Kampf, Unterdrückung, Hinrichtungen, Terror, so daß Berührungspunkte, die möglich wären, z.B. der islamische Altruismus, die praktische Menschliebe des Sufismus (Schimmel 1994; 1995) und die gleiche menschenliebende Geisteshaltung und Praxis der serbischen mittelalterlichen Kirche (Petzold (1966IId), keinen verbindenden Boden bilden konnten. So ist kein "common ground" vorhanden, und der Boden, auf dem man steht, ist blutgetränkt. Jeder hat da seine Toten, seine Gedenkstätten, seine Heiligtümer, geladen mit einem eigenen, exkludierenden Sinn, denn jeder beansprucht solche Territorien als "heiligen Boden" für sich (womit er potentiell ein "Ort des Schreckens" für den Anderen werden kann). Solche sakralisierten Stätten für die eigene Gemeinschaft "eines Sinnes", der sich in dieser "einzig möglichen" Erklärung totalisiert hat, bieten keine Angrenzungsmöglichkeiten, ganz zu schweigen von einem Besinnen auf "gemeinsamen Sinn" an einem Platz, der allen gehören könnte.

Der integrative phänomenologisch-hermeneutische Zugang: Wahrnehmen, Erfassen, Verstehen, Erklären (Petzold 1988b; 2003a) und seine metahermeneutische Anreicherung mit historischen und kulturellen Sichtweisen (Petzold, Orth 1999, 110f.) erleichtert die Umsetzung in der Arbeit mit Individuen in therapeutischen Prozessen und mit Gruppen in agogischen, friedenspädagogischen Projekten. Er vermag ein Verstehen aus "exzentrischer Position" zu eröffnen, läßt die sinistre Sinnhaftigkeit **DUNKLEN SINNES** verstehbar (nicht verständlich) werden, und das vermag vielleicht Zugänge bei dem Bemühen um konkrete Projekte eröffnen. Diese sind unendlich schwierig, solange Haß und der Vergeltungsdurst den Blick verdunkeln und die Vernunft verfinstern mit einem Vendettaskotom, denn solange entsteht neuer WIDERSINN, entsteht der Wahnsinn neuer Gewalt, die jederzeit wieder in ABERSINN entgleisen kann.

Zu diesem Term noch eine Bemerkung: Ich meine, daß Begriffe wie Wahnsinn, Irrsinn, WIDERSINN – Begriffe des "normalen" Spachgebrauchs – nicht ausreichen, diese Steigerung pervertierten Sinnes zu fassen. Der Wahnsinn hat seine Entschuldigung im Wahn, der Irrsinn Exkulpation durch die Entgleisung, der WIDERSINN seine Rechtfertigung im Zusammenbruch der Vernunft.

**ABERSINN** ist systematischer, jede konventionelle Sinnkonzeption vernichtender Terror, ein bewußtes Wollen von Bösem und Schrecklichem, das keiner Legitimation bedarf (oder gar der Entschuldigung für sein Tun). Er hat seine Begründung und Berechtigung in sich selbst. Sein Unrecht und seine Willkür ist das geltende Recht, wo er herrscht.

ABERSINN kann höchst intelligente Seiten haben, eine zynische Zweckrationalität, eine perfide Vernünftigkeit und diabolische Logik, wo Menschenrechte nichts bedeuten und ein Massenwahn zu "historischen Fehlsituationen" (Hermann Broch) führt, die von der Maschinerie des DUNKLEN SINNES gesteuert werden. Wir scheuen uns nur, das Nomen "Sinn" in den Kontext systematisierter Erniedrigung, strategisch organisierter Metzelei, gezielter Bestialität, ausgeklügelter Folter zu stellen, die den Anderen seiner "Hominität" beraubt – einen Hund würde man nicht so behandeln! Der **DUNKLE SINN** aber ist überlegt, strategisch, oft von brillanter Logistik, wie die Anschläge des Megaterrorismus im September 2001 zeigen. Er ist in seiner sinistren Kreativität erfindungsreich, luzide – Luzifer strahlte in blendendem Licht, wie der Mythos weiß. Weil Blendung, Verblendung, Ausblendung gegenüber dem DUNKLEN SINN an der Tagesordnung ist, erscheint ein eigener Term notwendig: ABERSINN. Aus seiner infamen Rationalität machten zu allen Zeiten die Protagonisten totalitärer Systeme bewußt und mit gezielter Propaganda den Anderen zum Ungeziefer, zu einer Ratte, die vergiftet, zu einer Laus, die zerquetscht, zu einem Wurm, der zertreten werden muß. Das ist nicht nur die "Lingua tertii imperii" (V. Klemperer), sondern das ist die Sprache der Tötung, die in ihrer abominablen Qualität stets im Vorfeld der Pogrome auftaucht, systematisch das Morden, Schänden, Verstümmeln vorbereitet (Petzold 1996k) und intendiert ABERSINN als gerechtfertigt, richtig, sinnvoll verbreitet und legitimiert, wie die Göbbels-Reden zeigen. Genau diese, selbst den WIDERSINN transgredierende Qualität, die zu "unaussprechlichem, unfaßbarem Terror" aufpeitscht – jenseits aller Vernunft und bar jeden Mitleids -, und die "namenloses Grauen" über die Opfer hereinbrechen läßt, wieder und wieder, in einer unentrinnbaren Präzision und diabolischen Logik, bezeichne ich also als ABERSINN, ein Geschehen, an dessen Ende alle Verlierer sind. Allerdings darf keine "Logik der Einseitigkeiten" installiert werden, wie es in einer gewissen "Sheriff-Mentalität" der Kämpfer für "Recht und Ordnung", des "Guten gegen das Böse", des "Lichtes gegen die Finsternis" als Gefahr droht. Wenn man Merleau-Pontys tiefe Einsicht, daß die "letzte Wahrheit die Umkehrbarkeit" sei, ernst nimmt, dann sieht man schnell, daß in einer "Logik der Vergeltung", wie sie sich zwischen Israel und den Palästinensern grauenhaft inszeniert, die Grenzen und Zuweisungen verschwimmen. Die Opfer werden Täter, die Täter Opfer – zum Teil in raschen Folgen, und eine "Logik der Urheberschaft", der linearen Verursachung scheitert an den multiplen Kausalitäten. Die Dinge liegen nicht so einfach, wie die simple mindedness der "law and order"- Protagonisten im mittleren Westen, der Scharia-Verfechter im Nahen Osten oder der militanten Fundamentalisten wo auch immer es gerne hätte. Es gilt nach multiplen Ursachen zu fragen und nach dem "Sinn", der in den verschiedenen Konstellationen aufscheint, denn das "sinnlose Töten" des MEGATERRORISMUS ist keineswegs sinnenthoben. Was erwartet man von Menschen, die in der Tristesse und Hoffnungslosigkeit von Lagern aufgewachsen sind, Vertriebene, Entwurzelte, Gedemütigte, Traumatisierte ohne Zukunft? Menschengruppen, Völker gar, denen Unrecht geschehen ist, und die nach Gerechtigkeit schreien, ohne daß sie ihnen widerfährt, nach Hilfe, ohne daß sie sie erhalten, obwohl die prosperierenden Hochtechnologienationen über die Mittel zur Hilfeleistung verfügen und die westlichen Wohlstandsdemokratien die Werte Freiheit, Gleichheit, Büderlichkeit, Gerechtigkeit, Menschenrechte auf ihre Fahnen geschrieben haben, Rechte, die für die Menschen der dritten und vierten Welt nicht zu gelten scheinen. Die Moral des Westens erweist sich damit im Erleben von Opfern und Entrechteten als "doppelte Moral", "Zweiklassengerechtigkeit", und das heißt dann letztlich Unmoral, Unrecht, Un-sinn. Wenn die Hoffnung auf eine Veränderung stirbt über die Jahrzehnte ungerechter Vertreibung und Entwurzelung - geht Zukunft verloren und es entsteht ein Phänomen, das man mit einem Ausdruck von Hannah Arendt als "Weltlosigkeit" bezeichnen kann. Das eigene Leben in permanenter, außenverursachter Entwertung verliert den realen Wert, und das ist ein Boden für Selbstmordattentate. Die Lebenswelt, unlebbar geworden in Elendsquartieren (Bourdieu 1997), aus denen man nicht fliehen kann, verliert ihren Realitätscharakter. Und wenn im kulturellen Raum religiöse Wertesysteme vorhanden sind, die durch die Verelendung noch nicht völlig erodiert sind, wenn das Todesproblem, der Glaube an ein Leben nach dem Tode noch nicht, wie vielfach in den intellektuellen High-Tech-Kulturen, rationalistisch liquidiert ist, werden Hoffnungen ausgelagert in eine himmliche Welt, ein verheißenes Paradies, eine Heimat jenseits dieser Welt. Die Palästinenser haben sich einreihen müssen in die Kolonnen der Vertriebenen, deren Land besetzt wurde, der Heimatlosen, die durch die Geschichte irren oder geirrt sind, ein Schicksal, das die Juden nur zu gut kennen. Das sind die Konditionen, unter denen religiöse Hoffnungen zu einem Fundamentalismus konvertieren. Verzweiflung pervertiert in Haß, Gerechtigkeitssuche in Fanatismus. Eine "gerechte Sache" kann entgleisen, wenn den nationalsozialistischen Überfällen auf andere Länder, ihren gewissenlosen Bombardements von London, Rotterdam u.a. mit einem Bombenterror gegen die Zivilisten deutscher Städte von unvorstellbarem Ausmaß vergolten wurde bis zum Ende des verlorenen Krieges. Man muß dies als TERROR benennen. Der TERROR der Nazis und der japansichen Aggression darf nicht verhindern, daß die Frage nach Legitimierbarkeit, Moralität, Immoralität und Verbrechen in Bezug auf Hiroshima und Nagasaki, die Bombardements von Köln, Wuppertal, Hamburg, Dresden, die Bomben- und Napalmteppiche auf vietnamesische Städte und Dörfer, zusammen mit den deutschen V-2-Angriffen auf London, Westminster gestellt und endlich thematisiert werden. Solcher Massenmord an Zivilisten, von welcher Seite auch immer begangen und mit welchen Gründen auch immer gerechtfertigt, muß geächtet werden!

Vor diesen Phänomenen herrscht unendliche Hilflosigkeit und Sprachlosigkeit, die überwunden werden muß. – Allein schon solche Realität als real an sich heranzulassen, ist für viele Menschen kaum möglich, denn es droht die Zerstörung aller bisherigen Werte und Sinnsicherheiten, zumindest wird ihre eminente Prekarität evident. Das Zulassen solcher Schrecken als von Menschen wissentlich und willentlich begangener Taten, mit einem ingeniösen "Willen zum Bösen" eiskalt geplanter Katastrophen für den Anderen, heißt, dem ABERSINN ins Gesicht zu sehen, ihm die Stirn zu bieten, denn ich meine, daß nicht nur das "Anlitz des Schmerzes" eine radikale Wirkung hat, auf die Levinas (1983) setzt, sondern auch das "Anlitz der Empörung". Der Wahrheit über die Möglichkeiten unserer Menschennatur ins Gesicht zu sehen, den Realitäten der Destruktivität, des Hasses, der Verachtung, der Vergeltungwünsche in ihrer vernichtenden Qualität, in ihrem brennenden Durst, ja ihrer satanischen Lust, "Leid ohne Ende" zu schaffen, kann ein erster Schritt dazu sein, Mut, einzuschreiten zu finden, und zu verstehen, was Barmherzigkeit ist (denn wer weiß das wirklich, was Barmherzigkeit ist in unbarmherzigen Zeiten?). Damit kann ein neuer, starker SINN aufkommen – und das muß zu Konsequenzen im persönlichen Leben und Handeln führen, es bedeutet: Opfer werden erforderlich!

Nun – es ist klar, es handelt sich nicht um das Problem der Serben oder der Albaner, die hier von mir aus aktuellem Anlaß mit ihren Problemen als Beispiel gewählt wurden (und weil ich ihre Geschichte studiert hatte und ihre Gegenwart vor Ort in den vergangenen Jahren immer wieder erlebt habe). Es handelt sich um Menschheitsprobleme: "die Belgier" hatten "ihre" Pogrome im Kongo, "die Türken" den – notorisch verleugneten – Genozid an den Armeniern<sup>13</sup>, der Rote Kmehr hatte "sei-

Bilddokumentation http://www.armenian-genocide.org/photo-wegner/ index.htm.

nen" Völkermord am eigenen Volk, "die Israelis" hatten "ihr" Kibia (14.10.1953), Shatila und Sabra (1982)<sup>14</sup>, "die europastämmigen Amerikaner" hatten "ihre" Atombomben auf Hiroshima und Nagasaki, nicht zu reden von ihrem bislang uneingestandenen, von beständigen Vertragsbrüchen und Betrug begleiteten Genozid an der indianischen Urbevölkerung. Bei der Eroberung Amerikas durch die Europäer geschah der größte Völkermord der Menschheitsgeschichte: 70 Millionen Menschen, d.h. 90% der Gesamtbevölkerung des Nord- und Südkontinentes (Todorov 2001) seit die spanischen Conquistadores mit dem Abschlachten begannen und die Siedler den Lebensraum und die Lebensgrundlage der Stämme systematisch zerstörten (70 Millionen Büffel in 40 Jahren). Die US-Armee setzte das Recht der Stärkeren aus reinen Geldinteressen in Massakern (das letzte große am 29.12.1890 am Wounded Knee), Vernichtungsfeldzügen, ethnischen Säuberungen, Umsiedlungen in Reservationen brutal durch, Unrecht, daß überwiegend bis heute kaum benannt, geschweige denn gutgemacht wurde, trotz der "red power"-Bewegung und der Resolutionen der autochthonen Völker Amerikas im Kolumbusjahr 1992 (die Rolle des "Weltgewissens" ist sehr überschattet). – Es hatten "die Russen" ihre Massenexekutionen usw. (Merridale 2001) und ihre Gulags (Rothenhäusler 1999, Solschenitzyn 1978), die Franzosen hatten ihre Spezialkommandos und Massaker in Algerien (Aussaresses 2001), "die Deutschen" hatten – in einer Explosion oder Dekompensation unvorstellbaren ABERSINNS – Auschwitz und die anderen Stätten systematisierten Grauens, deren sinistre Logik Sofsky (1993) analysiert hat. Das sind Menschentaten (Todorov 1993), und "man made desaster" wiegt besonders schwer, wie die Traumaforschung zeigt (van der Kolk et al. 2000; Petzold 1999i; Petzold, Wolf et al. 2000).

#### Der ABERSINN menschenverursachten Grauens hat keine Nationalität.

Der jüdische Philosoph *Leibowitz* (1994) sagte als Betroffener vor solchem Hintergrund: "Und die Welt hat zugeschaut!" – Wie oft hat die Welt **WIDERSINN**, ja seiner Steigerung, "**ABERSINN**", dem "**DUNKLEN SINN**" systematisierten Terrors zugeschaut? Wie oft haben Menschen zu **WIDERSINN** geschwiegen oder an solchem passiv und aktiv mitgewirkt?

Bilddokumentation http://www.ummah.org.uk/unity/sabra. Die Benennung derartiger schlimmer Fakten dürfen indes nicht zu antisemitischen Argumentationen dienen, eine Gefahr, auf die, wie Schindel (2003) zu Recht betont, sorgfältig geachtet werden muß.

Die Konklusion kann nur sein: die Fixierung auf nationale Zuordnungen verstellt die bittere Realität, dem homo sapiens sapiens neben altruistischen Leistungen und kulturellen Großtaten auch Schlimmstes zuordnen zu müssen – die Muster des Kampfes, der Tötung, der Vertreibung, der Pogrome, der Gewalt (Sofsky 1996) scheinen transkulturell ähnlich und unter einer evolutionspsychologischen Perspektive auch in einer sinistren Logik der Überlebensicherung und Unterdrückung von Angst, Todesangst durch Eroberung von Fremdterritorien, Unterwerfung von Konkurrenzgruppen, Tötung potentieller Töter zu stehen. (Petzold, Orth, Schuch, Steffan 2000; idem 2003e)

Damit sei keiner unbilligen Nivellierung das Wort geredet, denn das wäre verhängnisvoll, ist doch die Frage nach dem "Lesser Evil" eine höchst problematische, wie die in jüngster Zeit mit dem nämlichen Titel veranstalteten Tagungen auf Schloß Elmau (Suchsland 2000) und in New York (Baer 2001) deutlich machten. Ganz gleich, welche totalitären Svsteme man vergleichen will - Stalinismus oder Nationalsozialismus, den roten oder den braunen Terror (Rothenhäusler 1999), die katholische Kirche der Kreuzzüge und Hexenverbrennungen oder den beliziösen Islam, der mit "Feuer und Schwert" das Haus des Krieges in das Haus des Friedens umwandeln will - die Vergleiche sind unangemessen, weil unter der Prämisse der "Singularität" differentielle Betrachtungen unverzichtbar sind. Aber die blutigen Geschehnisse in totalitären Regimen werfen natürlich derartige Fragen nach dem Bösen und dem Böseren, dem Schlimmen und dem noch Schlimmeren auf, oder es kommen Strategien der Verleugnung durch Sakralisierung oder Banalisierung ins Spiel, wie Tzvetan Todorov in seinem Eröffnungsvortrag zur New Yorker Konferenz über das "Geringere Böse" (ich halte diese Übersetzung für angemessener als "Das kleinere Übel") deutlich machte. Denn die Fixierung auf einen DUNKLEN SINN, die Einzigartigkeit von Auschwitz etwa, könnte Bereitschaft lähmen, gegen andere Genozide und anderen Terror aufzustehen. Auf der gleichen New Yorker Konferenz - die die Systeme totalitären ABERSINNS, Nationalismus und Stalinismus, zu vergleichen suchte argumentierte Avishai Margalit, der Holocaust sei einzigartig und beispielos, da Hitlers Schergen ihren Opfern eine "geteilte Menschlichkeit" abgesprochen hätten, der Nationalsozialismus Moralität als solche zerstören wollte - und bei einer solchen Position könnte man dann auch sagen, er wollte "Sinn" zerstören. Aber liegt das Dilemma eines derartigen ABERSINNS nicht gerade darin, daß ein solches Handeln in seinen monströsen Qualitäten historisch eben doch nicht so einzigartig ist - auch

wenn die Dimensionen die einer "Großtechnologie des Tötens" sind, die auf den Möglichkeiten des industriellen Zeitalters basiert und in diesem Sinne nichts an vorausgegangenem Vergleichbarem hatte. Es sind eben immer wieder Menschen wie Nero, Attila, Vlad Tepes, Hitler, Stalin, Pol Pot und ihre zahllosen Helfer, die solches ABERSINNIGE getan haben. Die Grundmuster des Genozids, der Pogrome, der Menschenjagd, der Gemetzel und der Quälereien sind offenbar transkulturell gleich (Sofsky 1996). Eine solche Fesstellung und diese unzähligen Hände der Töter bringen den bedrohlichen Gedanken an den Rand des Bewußtseins - er darf ja nicht ins Zentrum kommen, so bedrohlich, ABERSINNIG ist er -, daß der ABERSINN eine Möglichkeit unserer Natur, unserer Menschennatur ist. Man muß dies zu denken wagen, dies denken wollen (Petzold 2001i), und nur dann kann man einen Gegenwillen aufbauen und dem DUNKLEN SINN begegnen. Denn zweifelsohne hat die Logik des Holocaust, die Logik der systematischen Folter in den Gulags, die Logik der "verbrannten Erde" in den Kriegen seit Menschengedenken, die Logik der Zerstörung von Persönlichkeiten in den Umerziehungslagern oder Folterkammern einen SINISTREN SINN, den zu leugnen oder zu verharmlosen genau in das Problem führt, daß sich devolutionäre Dynamiken (Petzold 1986h; 1996j) schleichend entwickeln können oder plötzlich, unerwartet virulent werden und in Orgien des ABERSINNS aufbranden, in kollektiven Dekompensationen eines Irrsinns, bei dem keine Entschuldigung der Umnachtung oder "Unzurechnungsfähigkeit" greift, weil die Bereitschaft fehlt, in die eigenen Abgründe zu schauen, obwohl es der Zeichen viele gibt, weil die Anstrengungen fehlen, sinngeleitet zu handeln.

STNN ist, "im Frieden für den Frieden zu arbeiten" (idem 1986a).

Weil es an der mühevollen Arbeit fehlt, gemeinsame Sprache zu finden, gemeinsame Orte zu schaffen, an denen man sich einander annähert und sich miteinander über die eigenen dunklen Seiten in der jeweils eigenen Geschichte und in der eigenen Natur auseinandersetzt, gibt es keine "mildernden Umstände". Solche Orte können keine "heiligen Stätten" sein, zumindest solange sie nicht von Blut und Tod des ABERSINNS gereinigt sind.

#### 6.1 Exkurs: Jerusalem

Wir sandten Dir das Buch mit der Wahrheit hinab, zur Bestätigung dessen, was zuvor an Schriften da war, es umfangend. Richte nun zwischen ihnen – den Schriftbesitzern – nach dem, was Gott hinabsandte, und folge nicht ihren Neigungen, abseits der Wahrheit, die zu dir kam! Für jeden von Euch haben wir eine Satzung und einen Weg festgelegt. Wenn Gott es gewollt hätte, hätte er euch zu einer Gemeinschaft (umma) gemacht. Doch er will euch darin prüfen, mit dem was er euch (vorgab). So tut denn Gutes um die Wette! Zu Gott kehrt ihr alle zurück, dann klärt er euch über das auf, worüber ihr uneins wart.

Koran, 5. Sure

Der Koran entfaltet hier eine Perspektive, die die Vision eines Miteinanders der Eingottreligionen aufzeigt – ähnlich auch die Ringparabel im Nathan –, die bisher nie erreicht wurde. Die Kulturalität eines "Wettbewerbes im Guten" (Ammann 2003) ist unter den Religionen nie verwirklicht worden. Das ist eine traurige Angelegenheit, und man muß darüber nachspüren, nachsinnen, nachdenken, ob man weiter hoffen soll, oder ob ein anderes Paradigma der Sinnfindung und Sinnverwirklichung erforderlich wird.

In Zeiten, in denen ich mich mit Altorientalistik befaßte, in den sechziger Jahren, hatte ich eine größere Arbeit zu dem Begriff "Ariel im Alten Testament und auf der Mescha-Stele, verbunden mit einem Beitrag zur altorientalischen Feldzeichenkunde" (*Petzold* 1969IIi) geschrieben. Mich hatte immer schon das "Dämonische an Jahwe" (*Volz* 1924) herausgefordert, dieses alten Kriegs- und Feldzeichengottes, der an ganzen Völkerschaften den "Bann" zu vollstrecken anordnete. Dem *Moses* wurden die Arme gestützt in der Schlacht gegen die *Amalekiter* (sie könnten auch Afghanen, Amerikaner, Juden, Palästinenser, Franzosen … heißen), bis der letzte erschlagen, hingeschlachtet auf dem *Schlacht*feld lag.

Welch mächtigeren Vasallen kann man haben als Gott, den allmächtigen Herrscher der Himmel und der Erde? "Der Herr, dein Gott, wird selber vor dir herziehen; er wird selber die Völker vor dir vertilgen, daß du ihr Land einnehmest." (Bibel 5. Moses 31, 3) "Und kämpft um Gottes willen gegen die, die wider euch streiten … und tötet sie, wo immer ihr sie zu fassen bekommt und vertreibt sie, wo sie euch vertrieben haben." (Koran Sure 2, 190f.) Deshalb wird Kriegsführung für Gott eine heilige Pflicht, "denn Gott hat die Kriegführenden gegenüber denen, die daheim bleiben, mit gewaltigem Lohn ausgezeichnet" (Koran Sure 4, 95).

Der Vernichtungswille "im Namen Gottes" gegenüber den Ungläubigen, d.h. der anderen, der fremden Identität ist so groß, daß gänzliche Vertilgung angesagt ist: "denn ich will Amalek unter dem Himmel austilgen, daß man sein nicht mehr gedenke" (2. Mose 17, 14) – nicht nur im 20. Jahrhundert gab es den totalen Vernichtungswillen eines Volkes einem anderen gegenüber. Die Geschichte ist voll von Beispielen, und der "göttliche Befehl" macht die Situation nicht besser.

Leonard Cohens düsteres, wissendes Lied über die "Opferung des Isaak" drückt gut aus, was ich dem alten Schlachtengott gegenüber empfand, der dem, auf dessen Seite Er steht, "einen Tisch bereitet im Angesicht seiner Feinde", wie der Psalmist (Ps. 23, 5) sagt, und dessen Land "heiliger Boden" ist. Und jetzt berufen sich Scharon und die fundamentalistische jüdische Orthodoxie auf dieses Prinzip und ihren Gott mit seinem heiligen Boden, und die fundamentalistischen Islamisten berufen sich auf eben diesen Gott und seine heiligen Stätten in Jerusalem, die Allah schützen möge. Und George Bush betet: "Gott schütze Amerika", den geheiligten Boden demokratischer Freiheit. Im Hintergrund steht wiederum ein Fundamentalismus: "Einen anderen Grund kann niemand legen, als der, der gelegt ist." (1. Korinther 3, 11) Der Christengott steht natürlich auf der Seite von "God's own country", das für die Pilgrim Fathers das "gelobte Land" der freien Glaubensausübung (d.h. der Ausübung ihres Glaubens) war. Der gleiche alte Kriegsgott, auf der Seite der jeweiligen Partei, wird in die Schlacht geführt, in die ideologische und in die der Waffengänge, er kämpft damit gleichsam gegen sich selbst welch ABERSINN! Man muß das in der Tiefe einmal an sich heranlassen. Dieser alte Gott wurde in der "Bundeslade" oder in Gestalt von löwenköpfigen Feldzeichen "Ariel" אַריאל in die Schlachten der Stämme des Volkes Israel geführt, in den Zeiten der "Landnahme" gegen die Völker, die das Land, die Region des heutigen Jerusalem bewohnten und den Götzen (Baal und anderen Göttern) dienten und dessen das Land, ihr Land, weggenommen werden sollte und dann auch wurde. Und als Jerusalem erobert war vom Stamme Juda, rannten andere Völkerschaften wieder gegen diese Stadt Jahwes an, die Sein Banner, Ort Seines Heiligtums, Seines Löwenfeldzeichens geworden war, - und so geht es seit Jahrtausenden:

Wehe Ariel, Ariel!
 Stadt, wo David lagerte.
 Füget (nur) Jahr zu Jahr, lasst die Feste kreisen,
 Denn dort werdet ihr schmausen mit Moab.

- Deshalb will ich Ariel bedrängen.
   Und es wird sich erheben Seufzen und Stöhnen.
- 3. Und sie wird für mich sein wie ein Ariel [Feldzeichen]. Und wie David werde ich dich umlagern Und dich mit Belagerungswerken einschliessen Und Schanzen wider dich errichten.
- 4. Dann sollst du erniedrigt werden. Von der Erde sollst du sprechen, Bescheiden aus dem Staube wird deine Stimme tönen, Wie die Stimme eines Totengeistes aus der Erde. Aus dem Staube sollen deine Wort flüstern.
- 5. Wie feiner Sand aber wird die Menge deiner Feinde sein, Und wie wehende Spreu die Horde der Unbarmherzigen.
- Dann aber, plötzlich, in einem Augenblick Wird sich der Jahwe der Heerscharen deiner wieder annehmen, Mit Donner, mit Erdbeben und mit grossem Getöse.
- Und wie ein n\u00e4chtliches Traumgesicht Wird die Menge der Nationen sein, die Krieg f\u00fchren wider Ariel
- 8. ....

So soll es sein mit der Schar der Nationen, Die wider den Berg Zion ziehen. (Jesaia 29, 1ff., *Petzold* 1969 IIi, 37f.)

Jesaja wendet sich mit dieser unheilvollen, drohenden Prophetie an Jerusalem, das als Hauptstadt für das Volk Israel die Rolle der Führung ähnlich der eines Feldzeichens in der Schlacht hat. Und die alten Kommentatoren haben mit ihrer Erklärung nicht ganz Unrecht, wenn sie sagen, "Jerusalem, quae vocatur Ariel, i.e. Leo Dei, ob eius fortitudinem – Jerusalem, das Ariel genannt wird, d.h. Löwe Gottes wegen seiner Stärke" (ebenda, S. 38).

Bislang kann als das vielleicht herausragendste Beispiel für ein Scheitern möglicher gemeinschaftlicher Sinnstiftung an einem "heiligen Ort" Jerusalem gelten, gelegen im "Unheiligen Land"<sup>15</sup>. Hebräisch Jeruschalem, "die Wohnung des Friedens", griechisch Hierosolyma, "die heilige Stadt", arabisch El-Kuds, "Heiligtum", ist dieser Ort – blickt man auf ihn seit vorgeschichtlicher Zeit und über die Geschichte hin – eine Stätte permanenten Kampfes zwischen Nationen und Religionen (vgl. jetzt ausführlich Wasserstein 2002) unter der Maxime: "Das Blut und die Rache". Je "heiliger" dieser Ort wurde, desto umkämpfter wurde er (Armstrong

So formulierte es Josef Josef in seinem Beitrag "Das Blut und die Rache" in "Die Zeit", Leitartikel vom 23.5.2001.

1996; Otto 1980). So ist er über die Jahrhunderte, Jahrtausende hin ein "FANAL totalisierter und deshalb blutiger Sinnmonopole" geworden. – Und als solches müßte man dieses FANAL auch sehen wollen: als einen Ort, der Zeugnis gibt vom Terror der Totalitätsansprüche von Ideologien (religiöser und nationaler Art) und von all dem Grauen, das sie im Gefolge hatten. Es ist eine Stätte, die einer allgemeinen Klagemauer für eine kollektive Trauer bedürfte, ein Ort wachen Schmerzes, der allen gehören könnte, ja müßte, die Opfer des Wahnsinns von Gewalt wurden. Eine solche Stadt wie Jerusalem könnte ein "Ort der unaufhörlichen Klage der Menschheit über sich selbst" werden. Das wäre ein Sinn, der nicht zu monopolisieren wäre und für den zwei Völker, denen unsägliches Unrecht zugefügt wurde, als Zeugen stehen könnten (Katz 1999; Niemann 1996).

In der Geschichte der Menschheit fehlt es an solchen Orten, an denen man nicht nur über das eigene Leid, sondern auch über das der Anderen klagt, nicht nur für sich Tröstung erwartet, sondern auch für jeden Anderen. Die nach der Zerstörung der Stadt durch Titus 70 n.Chr. von den Römern hingerichteten Juden, deren Kreuze die Straße nach Jericho säumten, könnten dann als Mahnmahle des Wahnsinns erscheinen. Die Blutströme der von den Kreuzrittern bei der Eroberung am 15. Juli 1099 niedergemetzelten Muslime, der bei der Rückeroberung am 2. Oktober 1187 durch Sultan Saladin getöteten Christen usw. usw. – Blutströme bis zur Eroberung des jordanischen Teils der Stadt und der folgenden Erklärung von "ganz Jerusalem" als Hauptstadt von Israel Ende Juli 1980 und das Blut der Terroranschläge "lebender Bomben" und stählerner "retaliation" bis heute können vom ABERSINN jedes religiösen Fanatismus und seiner totalitären Sinnansprüche künden. Die geschichtlichen Dokumente haben hier Unfaßbares, und doch ubiquitäres Menschenwerk festgehalten, Wahnsinn, der niemals in das helle Licht kritischer V e r n u n f t gestellt und vom milden Licht der T r a u e r oder von der fürsorgenden Wärme des Trostes (den psychotherapeutische Theorien aller Schulen vernachlässigen!) berührt wurde – von Liebe, Mitmenschlichlichkeit, Wiedergutmachung wagt man nicht zu reden. Vernunft und das Spektrum der "Gefühle der Zuwendung" könnten neue Wege (mhd. sin), neue Orientierungen (sin), neuen, versöhnlichen Sinn schaffen, Trost, der Menschen verbindet: im Erspüren der unfaßbaren Grausamkeiten, die bar jeden Sinnes sind, im Willen, solchem sinnlosen Töten und Zerstören nie wieder Raum zu geben, in der Entscheidung, Glaubenseifer und dysfunktionale Ideologien von Ehre, Stolz und Pflicht<sup>16</sup> zurückzuweisen, im Wissen, daß **Leid ohne Konfes**sion ist, Liebe keine Rassen kennt und Gerechtigkeit ohne Ansehen der Person geschehen muß. Werden solche Erkenntnisse verhindert, werden solche Gefühle tabuiert, werden solche Gedanken ausgeblendet oder verboten, sind Konsens (d.h. die Frucht gemeinsamer Vernunft) und Konkordanz (die Annäherung der Herzen) schwer zu finden oder herzustellen, ein "ordre du cœur" (Pascal) wird unmöglich, und man kann dann nicht "eines Herzens und eines Sinnes sein", in aller Verschiedenheit darin einig, daß diese Mannigfaltigkeit sein darf und muß. Geschieht dies nicht, sind destruktiver Dissens und vernichtende Diskordanz nicht weit. Gemeinsame Konzepte für aktive Versöhnungsarbeit, für einen gerechten Frieden, für ein gutes Zusammenleben, als Freunde, Konviven, Gäste und Tischgenossen also, bleiben aus, scheinen nicht möglich, weil sie keinen Sinn machen, weil WIDERSINN und ABER-SINN noch regieren, der Unsinn noch herrscht und der Wahnsinn lauert. Solange man sich nicht zu erklärenden, klärenden Ko-respondenzen entscheidet, in denen man verstehen will, warum der eine einen "Tag der Trauer" und der andere einen "Tag des Zorns" begeht – zum gleichen Anlaß womöglich –, wird der Irrsinn kein Ende nehmen. Man muß das wollen, wie Leibowitz (1994) es mit unumgehbarer Klarheit sagte: Neue Anfänge, ein neues Miteinander-Sprechen, neues Einander-Verstehen erfordern die Anstrengungen eines "guten Willens". Konvivialität bekommt man nicht geschenkt!

Neuer S i n n muß g e w o l l t und erarbeitet werden.

Die Geschichte – nicht nur die Jerusalems (*Wasserstein* 2002) – hat uns immer wieder in den mühsamen Prozessen des Zusammenfindens gezeigt: Es war nie einfach, zu Abmachungen, Verträgen, Konventionen zu kommen, zu Vertrauensbildung (*confidentia*) oder bindenden Absprachen, um ein Zusammenleben ohne Angst, in Toleranz, in *Konvivialität*, in Geselligkeit, Fröhlichkeit – Glück vielleicht und Wertschätzung von Andersheit – zu erreichen.

Dazwischen liegen tiefe, z.T. kaum zu überbrückende Gräben des Nicht-Verstehens, des Nicht-Begreifens, des Nicht-Fühlen-Könnens oder zuweilen auch -Wollens, der *kulturellen Andersheit*. Das zu verstehen und erst einmal anzunehmen, daß es so ist, wird eine der wichtigsten Voraussetzungen von Gesprächsbereitschaft und Nicht-Feindseligkeit sein –

Vgl. die absurde, gefühl- und schamlose Rechtfertigung militärischen Terrors im Algerienkrieg von General Paul Aussaresses (2001).

Friedensarbeit (Petzold 1986a) braucht an vielen Orten der Welt sehr lange Wege. Denn heißt "shalom"von einem Juden zu einem Juden gesprochen das gleiche, wie zu einem Palästinenser oder Deutschen gesprochen, oder von einem Palestinänser oder Deutschen zu einem Juden gesprochen? Heißt "Versöhnung" zwischen Armeniern und Türken das gleiche? Hat Freundschaft zwischen Russen und Deutschen den gleichen Sinn? Können solche Worte, Begriffe als verständlich und verstehbar auf allen Seiten vorausgesetzt werden, tragen sie den gleichen SINN? Können sie überhaupt ausgesprochen werden und als sinnvoll erlebt werden? Wollen sie letztlich überhaupt ausgesprochen werden und stiften sie dann für alle den gleichen Sinn? Wohl nicht, zumindest nicht in der Tiefenbedeutung. Brüderlichkeit, so hoch gepriesen, Bestandteil so mancher Verfassungsdokumente und internationaler Beschlüsse, schließt die Schwestern aus, Geschwisterlichkeit grenzt die Nicht-Verwandten ab. Zu Mitmenschlichkeit – darum ginge es – muß man sich durchringen. Versöhnung vergißt - vom Wort her, und das ist nicht Wortklauberei, sondern trägt einen Sinn, der von Machtverhältnissen kündet – die Töchter, unterstellt, daß beim Anderen Vertrauen da oder möglich ist, daß Vertrauen überhaupt kulturell als sinn-voller und sinn-tragender "Mechanismus zur Reduktion sozialer Komplexität" gespürt und gesehen werden kann, um darauf Versöhnung zu bauen. Oder ist Vertrauen Schwäche, Realitätsmangel? Oder zählt Vertrag, das Wort unter machtvollen Männern, die dennoch Mißtrauen hegen, weil sie dieses und die Macht als sinn-volle Mechanismen der Komplexitätsreduktion sehen, und die deshalb auf Vasallenschaft – joining of forces – bei wechselseitiger Kontrolle setzen, was zum Vertrag, zur Vereinbarung gehört? Im Vielstammesland (nicht etwa Vielstammesstaat) Afghanistan gibt es solche Sinnstrukturen, die den westlichen Peace-Keepern (die oft genug im sogenannten "Frieden" Kampf und Tod bringen) unverständlich sind. Solche Unterschiedlichkeiten, Verschiedenheiten der Sinnfolien müssen gesehen werden, ehe man mit der westlich-christlichen (und keinesweg immer ehrlichen) "Versöhnungsarbeit" Macht ausübt gegenüber Menschen, die andere Sinnfolien haben und die "pax Americana" so nicht wollen.

In anzustrebenden Prozessen der Annäherung im wechselseitigen Verständnis müssen die bisherigen Sinnfolien des *Verstehens* und *Erklärens* auf ihre kollektiven Implikate, ihre offenen und verdeckten **Diskurse**, ihre Mythen und Ideologien (*Petzold*, *Orth* 1999) untersucht werden, um dysfunktionale Ein- und Aus- und Weiterwirkungen aufzufinden, einsichtig, offen und klar zu machen, Formen von kulturell bzw. weltanschaulich differentem Sinn zu erkennen oder **Pseudosinn** – der eine

obskurantistische, "verdunkelnde" oder eine "überleuchtende" (E. Bloch) Qualität hat – zu entlarven:

Sinnfolien des Überlebens durch Segregation, durch nationale oder/und religiöse Abschottung (manchmal ursprünglich aufgrund eines Zusammenschließens gegen gnadenlose Gegner, Aggressoren von außen) müssen dekonstruiert (Derrida) werden.

Sinnfolien des Mißtrauens und der Angst, die im Gemurmel von Warnungen aus dem Untergrund aufklingen – "niemals einem Albaner/Serben/Kroaten/Ungarn zu trauen, einem Deutschen/Juden/Palästinenser nicht, XYZ nicht, nie jemandem, überhaupt je niemandem, selbst deinem eigenen Bruder nicht" – solche Sinnfolien müssen ins Licht gestellt, als "Notsinn in friedlosen Zeiten" des Elends und der Bedrohung erkennbar werden, notgeborener Sinn, der andere Zeiten, Änderung von Verhältnissen erfordert, um Veränderungschancen zu erhalten. Oder es geht um Pseudosinn – unehrlich, unehrenhaft, hinterhältig, von banaler Dummheit und Bösartigkeit, der als solcher entlarvt werden muß. Beide, Not- und Pseudosinn, nähren nämlich ein düsteres Feuer, das unversehens in ABERSINN aufflammen kann.

Sinnfolien der Überlegenheit, Auserwähltheit gebären Gewalt, militärische, ökonomische, kulturelle. Diese Folien müssen als ein destruktiver, keineswegs visionärer, sondern letztlich immer wieder illusionärer Diskurs (Foucault) aufgedeckt werden, der in seiner unerbittlichen Mechanik Tote und Tote und Tote zermetzelt in den Ruinen und auf den Schlachtfeldern verwesen läßt, weil seine grausame, zerstörerische Wahrheit eines veritablen Irrsinns offenbar bislang in einer Lebensspanne nicht gesehen werden kann und will.

Solange man nicht auf die vielfältigen Manifestationen von **Notsinn** und **Pseudosinn** schaut, kann/will man nicht einsehen, daß etwas geändert werden muß. Oft will man nicht einmal fragen, warum drängende Probleme nicht auf den Weg der Veränderung gebracht werden können. Denn ist die Einsicht vielleicht bei den Alten durchgedrungen, daß ein anderes Miteinander **sinnvoll** und schön wäre, hat ihr häufig weitertönendes Gemurmel verselbständigten **ABERSINNS** die Jungen schon wieder infiziert. Haben die Einen einen weiterführenden Konsens gefunden, haben die Anderen ihn schon vergessen oder umdefiniert (*George Bush* demonstriert das gerade – März 2001 – mit der Ablehnung der Ratifizierung des Protokolls von Kyoto, und zwar gegen die Lebensinteressen dieses noch "grünen Planeten" und seiner Bewohner – letzlich gegen seine eigenen Lebensinteressen, die seiner Kinder, die seiner Mitbürger in

seinem Land und auf dieser Welt.). Neue Sinne, Sinnzentren, mit denen sich alle verbinden, vernetzen können, sind dringend gefragt und notwendig. Denn wie sich Sinn, Sinnfolien verbinden können, weltweit im "global village", können sich Unsinn, Wahnsinn, WIDERSINN, ABERSINN vernetzen und kumulieren, zu Dynamiken eskalieren, bei denen wir nicht wissen, ob der "Schlag eines Schmetterlingsflügels" (Edward Lorenz) den Wirbelsturm auslöst, der all unsere Sicherheitssysteme hinwegfegt, die Dämme der Vernunft brechen läßt und der Irrsinn ... das kann man nicht denken ...

Die gemeinsame Arbeit an gemeinsamen Sinnstrukturen (plur.), konsensfähigen und dissensfähigen, ist eine Menschheitsaufgabe. Ohne hinlänglich vernetzte Sinne (plur.), Konsens und Dissens, ohne polyzentrische Sinnetze als "global net" verbunden, werden wir als Menschen, als Menschheit wenig zukunftsfähig sein.

#### 7. Kollektiver Sinn ... metahermeneutische Perspektiven

Der Sinn der Geschichte läuft ... bei jedem Schritt Gefahr, vom Wege abzukommen und muß unaufhörlich neu integriert werden. Der Hauptstrom ist niemals ohne Gegenströme oder Wirbel, er ist keineswegs als Tatsache gegeben. Er offenbart sich nur über Mißverhältnisse durch Überlegen, Ablenkungen und Regressionen; er ist dem Sinn wahrgenommener Dinge vergleichbar, die nur von einem bestimmten Gesichtspunkt aus Gestalt annehmen und niemals andere Sichtweisen absolut ausschließen.

Merleau-Ponty 1968, 50

Das Verstehen und Erklären der "Hermeneutik des Lebens" und ihrer Zusammenhänge, ihrer Folien und habituellen – oftmals so evident, wahr und sinnvoll, sinnhaft erscheinenden – Verstehensraster und Erklärungen müssen selbst dem Prozeß einer diskursanalytischen, "Untergründe" aufdeckenden Archäologie (Foucault 1966) ausgesetzt werden und einer dekonstruktivistischen, "Hintergründe", Zwischenräume und Querverbindungen durchleuchtenden Durchdringung, sowie – beides verbindend – einer Metahermeneutik (Petzold 1998a; Petzold, Orth 1999) Diese muß bereit sein, die Konstitution unserer individuellen und kollektiven Sinnsysteme in den Blick zu nehmen, und darf – wie Merleau-Ponty in dem zitierten Vorspann ausführt –, "niemals andere Sichtweisen absolut ausschließen". Diese Position möchte ich ganz persönlich noch einmal für die

Ko-respondenz zwischen TherapeutInnen und PatientInnen, für den Polylog zwischen Köllegen und Kolleginnen in der Psychotherapie und für den Diskurs zwischen den psychotherapeutischen Schulen unterstreichen, gerade weil es im Kontext der deutschen Psychotherapiegesetzgebung zu - von den Richtlinienverfahren bewußt angesteuerten und von ihren Funktionären gegen besseres Wissen vertretenen - Pseudosinn gekommen ist (z.B. mit den unemanzipatorischen Ausbildungsbedingungen oder mit dem unseriös gehandhabten Kriterium wissenschaftlicher Wirkungsnachweise als Ausgrenzungsargument, vgl. Kriz 2002, 2003). Dieser gesamte Vorgang und seine Resultate müßten unbedingt dekonstruiert, metahermeneutisch reflektiert und feldverändernd revidiert werden, wenn die Psychotherapie schweren Schädigungen entgehen will und zukunftsfähig bleiben soll (Petzold 1999p). Wenn Projekte der Metahermeneutik dann auch tatsächlich in Angriff genommen werden, müssen sie nicht nur Meso- und Makroebenen in den Blick nehmen (Körperschaften, Verbände, Institutionen) sondern auch unverzichtbar die in diesen Kontexten durch die Ausbildungs- und Behandlungspraxis in Gang gesetzten Prozesse der Subjektkonstitution (Dauk 1989; Petzold, Steffan 1999) dekonstruieren und rekonstruieren: Die Art wie wir denken, fühlen, wollen und handeln ist dabei in der individuellen und der kollektiven Dimension ins Auge zu fassen, um auch dort, in den Subjekten selbst, "Pseudosinn" aufzuspüren.

Pseudosinn ist dadurch gekennzeichnet, daß er nicht konnektiviert, sondern ausgrenzt, entgrenzt, totalisiert mit folgenden Resultaten: "kollektives Denken" in Vorurteilen, Verurteilungen, Verfehmung; "kollektives Fühlen" in Entwertungen, Verachtung, Haß; "kollektives Wollen" der Bemächtigung, Unterdrückung, des Bösen, das zur Tat schreitet, hin zu "kollektivem Handeln", welches Verwüstung, Zerstörung, Identitätsvernichtung zur Folge hat – kollektiven Irrsinn, ABERSINN" (vgl. idem 1996j).

Pseudosinn kommt in unterschiedlichen Intensitäten vor. Aber auch schon in kleinen "Dosen" bereitet er den Boden für Unsinn vor, in größerem für Irrsinn, WIDERSINN, ABERSINN, so daß böser, zuweilen abgrundtief böser Wille, sinistres Wollen aufkommen, aufbranden kann: "Wollt ihr den totalen Krieg ….?" Und dann erhebt sich die Frage, wird es uns, wird es allen Beteiligten möglich, anders zu denken, zu fühlen, zu wollen (Petzold 2001i)? Denn nur dann werden sie, werden wir, anders handeln und damit Andere sein! Neuer Sinn – neue Richtung, Orientierung, neue

Wege der Wahrnehmung und Wertung – wird Voraussetzung und Resultat solcher metahermeneutischen Verstehensprozesse sein, die institutionalisiert werden müssen, über mehrere Generationen laufen müssen, um verschiedene "Sinne" von Geschichte möglich, verstehbar, verständlich, akzeptierbar zu machen – die deutsch-französischen Verständigungsbemühungen, man spricht gar von Freundschaft, sind hier ein noch viel zu wenig wert-, ja hochgeschätztes Ergebnis mühevoller Verstehensarbeit. Es geht nicht nur darum, sinngetragene Ziele zu erreichen, Entscheidungen in diese Richtungen zu treffen, sondern wesentlich darum, "Nachhaltigkeit" in der Wirkung zu gewährleisten. Eine Lebensspanne reicht nicht, aber Menschen sollten sich in ihrer Lebensspanne für diese Ziele engagieren. Sie können dann vielleicht einmal an ein "gutes Ende" gelangen:

Sinn ist, wenn man am Ende seiner Lebensstrecke zurückschauend sagen kann: es war gut.

Die sinnschöpfende Arbeit in einer individuellen Lebensspanne wird immer auch in den übergreifenden zeitgeschichtlichen Rahmen greifen, in den das persönliche Leben und Schicksal eingelassen ist. Die individuelle Arbeit an der Konstituierung von Sinn wird in kollektive Diskurse Eingang finden und diese beeinflussen – wie geringfügig auch immer, aber viele Tropfen machen einen Strom.

#### 8. Epilog – zu einem "polyprismatischen" Sinnkonzept

Im vorliegenden Text wurden einige Aspekte des Sinnthemas aufgegriffen, andere wurden nur gestreift, wieder andere wurden nicht erwähnt. Die "Integrative Therapie", aus deren Theoriefundus und philosophischen und therapeutischen Quellen (u.a. Hermeneutik, Gestalttheorie, Leibtherapie, Gestalttherapie) ich konzeptualisiere, vertritt – das dürfte deutlich geworden sein – ein *polyprismatisches, vielfacettiges Sinnkonzept.* Oft sind vielfältige Lichtquellen, mehre Prismen wirksam. Um zumindest noch einige Facetten aufscheinen zu lassen, sei ein Prisma zum Abschluß noch einmal im Licht gedreht, ein anderes Prisma und vielleicht noch eines spielen dazwischen – und es ist doch e in Augenpaar, das dies alles aufnimmt – ob es e in Geist ist, der schaut ...? – Wir wissen es nicht.

#### Polyprismatischer Sinn – "Sinne"

Simm ist das Erleben einer Stimmigkeit, die das ganze Menschenwesen erfaßt und es zufrieden, sicher und hell macht, ein heller Sinn.

Sinn ist das Produkt von Emergenzen eines funktionsfähigen Gehirns.

Sinn ist das Produkt von Emergenzen in gesellschaftlichen kollektiven Interpretationsprozessen der Kulturarbeit.

Sinn des Lebens "ist das Leben selbst", das eigene, leibhaftig gelebte, wie das Leben überhaupt (Nietzsche). Das ist keine billige Aussage, denn sie gründet in einem "Leibapriori der Erkenntnis" (Apel 1985; Petzold 1988n) und führt hin zum Postulat einer "Ehrfurcht vor dem Leben" (Albert Schweitzer), Leben, das Dignität u.a. erhält, weil es alle Möglichkeiten des Sinnes, uns er es Sinnes birgt und zu

Sinn als einer "Freude am Lebendigen" führt, in dem alle Möglichkeiten des Glücks liegen.

Sinn ist Glück, kann man dann sagen, denn was wäre Leben, Sinn, Lebenssinn ohne Glück? Und weil Leben, das Lebendige all diese Möglichkeiten für uns bereitstellt, die die Schrecken, das Friedlose und all das Schlimme, Zerstörerische und Furchtbare, was Menschen immer wieder auch erleben müssen, einander antun, letzlich ertragbar, aushaltbar, überwindbar machen, wird Glück zu einem übergreifenden, zentralen Sinnmoment.

Sinn ist, das Leben, das Lebendige zu lieben. Gehören dann also nicht Liebe, Glück und Frieden zu den Qualitäten, die Sinn innewohnen?

**SINN** kann aber auch dunkle, perfide, infame, perverse Qualitäten haben, Unsinn, Irrsinn, Pseudosinn, kann **WIDERSINN**, **ABERSINN** implizieren, und das darf nicht verleugnet werden, sondern erfordert Wachsamkeit der eigenen Natur gegenüber, Auseinandersetzung mit dieser dunklen Realität und das **Wollen**, dem "dunklen Sinn" keinen Spielraum zu geben,

stalteter, wilder Sinn (brut et sauvage, *Merleau-Ponty* 1964, 203, 281, 322), "Wiege der Bedeutung, Sinn aller Sinne, Boden aller Gedanken" (idem 1945, 492), aber zunächst doch ein "primordialer Sinn" (*Petzold* 1978c), der sich den Sinnen darbietet und – wie es die moderne experimentelle ökologische Psychologie (*Gibson* 1979) vertritt – im Aufgreifen der im ökologischen Zusammenhang gegebenen Handlungsmöglichkeiten (*affordances*) Sinn in präreflexiver Weise konstituiert,

"without cognitive interference"! (Aber die Bedeutung, was ist mit der Bedeutung, fragte G. Frege?)

Sinn muß ein vielfältiger sein, da das Leben vielfältig ist, und deshalb ist auch eine Vielfalt von Bedeutungen möglich – gute und böse,

Sinn & Bedeutungen emergieren aus der Konnektivierung der erlebten Erfahrungen, d.h. im Nachspüren, Nachsinnen, Nachfühlen, Nachdenken eines Menschen oder von Menschengruppen und -gemeinschaften, von der Gemeinschaft der Menschen, der Menschheit über die erfahrenen, begriffenen, konnektivierten Wirklichkeiten der Welt und des eigenen Wesens, aus solchem Sinn als Vernetzung von Referenzen, Verweisungen, Hinweisen, deiktischen Gesten werden "Bedeutungen für ..." geboren.

Sinn wurzelt in Zusammenhängen (Luhmann), in der erlebten Relationaliät, die die evolutionär ausgebildete Intentionalität des Leibes, d.h. seine sinnenhafte Ausrichtung auf die Welt, ermöglicht – der Mensch ist eben ein "être-au-monde", wie Merleau-Ponty schrieb.

Sinn entsteht vor diesem Hintergrund in Entwürfen, Antizipationen und Visionen,

Sinn kommt an ein subjektives Ende mit dem Abschluß des Lebens, von dem dann vielleicht gesagt werden kann: es war gut und sinn-voll.

Sinn übersteigt sich in den Hyperkonnektivierungen des Cyberspace zu Hypersinn

**Sinn** und Sinnfülle *emergieren* aus der Fülle all dieser Verbindungen, die letzlich Verbindungen von Menschen und zwischen Menschen sind, in Konsens- und Dissensprozessen wurzeln ...

**Sinn** ist Orientierung in der Unendlichkeit von Welt, Fenster zu weiterem, möglichem **Sinn** 

Simm ist eine Sache des Herzens, und das heißt: eine Sache des "ganzen Menschen"

SINN ist **EINHEIT** in der Vielfalt und Vielfalt in der **EINHEIT** S<u>önn</u> ist.... (vgl. *Petzold* 2000 k).

Ich möchte mit Folgendem abschließen: Jean-Francois Lyotard (1986), ein französischer Kulturphilosoph, hat mit Recht gesagt, daß es keine Metaerzählungen ewiger Wahrheiten mehr gibt (das ist jetzt unsere Metaerzählung!), in dem Sinne, daß irgendein Bekenntnis – das evangelische, katholische, muslimische, marxistisch-leninistische, das der CGT oder das der Psychoanalytiker oder der "Gestaltisten" – fundiert affirmieren kann: Wir haben den Sinn – für alle Zeiten! Wir haben die ultimative, alleinseligmachende Auslegung der Wirklichkeit. Wir haben die Wahrheit! Diese

Zeiten sind vorbei, auch wenn in verschiedenen Kulturen oder Subkulturen Menschen und Machtgruppen immer noch meinen, einen solchen Anspruch erheben zu können.

"Es gibt Sinn!", ja, das kann gesagt werden, und mehr noch: es gibt in der Mannigfaltigkeit der Kontexte und Kontinua vielfältige, leibhaftig erlebbare Sinne – die bedrohlichen und bedrückenden Möglichkeiten von WI-DERSINN eingeschlossen. Kulturarbeit in einer transversalen Moderne – und an der gilt es mitzuwirken – ist ein höchst kreatives, kokreatives Geschehen, eine vielstimmige Zusammenarbeit an der Konstituierung von STONN, Hyperkonnektivierungen, ein Polylog, an dem wir mitwirken wollen, in dem wir stehen, der sich durch uns und mit uns, an uns und in uns vollzieht – ob in sinn-voller Weise, das liegt wesentlich in unserer Entscheidung (Petzold 2001j).

Deshalb gilt es, sich für eine "transversale Kulturarbeit" (Petzold, Orth, dieses Buch Bd. 2) zu engagieren, wo man aus unterschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen, Bevölkerungsschichten, beruflichen Hintergründen, aus relevanten Kontexten heraus miteinander in leibhaftige Dialoge eintritt und Erzählgemeinschaften formt (Petzold 2003g), in Diskurs tritt und Gespächsgemeinschaften bildet, POLYLOGE beginnt und Ko-respondenzgemeinschaften als Foren der "Begegnung und Auseinandersetzung" (idem 1991e) einrichtet, um zu sichern, daß eine Vielfalt von Sinnerfahrungen möglich ist, und daß der Wille stark ist und bleibt, WIDERSINN zu verhindern. In offenen Ko-respondenzprozessen ist nämlich zu erleben, zu erkennen und zu lernen, daß Fremdes nicht nur als bedrohlich, sondern als faszinierend, bereichernd und beglückend gesehen werden kann. Menschen, die sich über ihr Leben hin eine solche Offenheit und Wertschätzung dem Anderen gegenüber erhalten können, sind selbst für Andere eine Bereicherung und tragen zu einer offenen Zukunft und zu wirklicher Humanität bei. Denn Humanität ist die Wertschätzung von pluriformem SINN, von Vielfalt und Unterschiedlichkeiten im globalen Kontext und Kontinuum unserer Welt.

Literatur: Die Literatur findet sich im Beitrag von H. G. Petzold, "Sinn-probleme in einer vielsprachigen Psychotherapie – reflektiert am Beispiel der Gestalttherapie", im Bd. 2.

### Inhalt

| Band I:                                               |   |
|-------------------------------------------------------|---|
| Sinn und Sinnerfahrung – interdisziplinäre Perpektive | n |

| Vorwort                                                                                                                                                                                                                           | 7   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Hilarion G. Petzold/Ilse Orth, Düsseldorf<br>Einführung: Sinn, Sinnerfahrung, Sinnstiftung als Themen<br>der Psychotherapie heute – kritische Reflexionen                                                                         | 23  |
| Rolf Kühn, Wien Phänomenologische Sinnfrage und "Klinischer Blick" – eine philosophische Perspektive                                                                                                                              | 57  |
| Ilse Orth, Erkrath Integration und Sinnfindung als persönliche Lebensaufgabe – Perspektiven klinischer Philosophie                                                                                                                | 75  |
| Hans Haessig, Locarno<br>Vom Sein des Sinnes                                                                                                                                                                                      | 99  |
| Edgar Schmitz, München<br>Sinnkrisen, Belastung, Lebenssinn –<br>psychologische Perspektiven, Konzepte und Forschung                                                                                                              | 123 |
| Freya Dittmann-Kohli/Gerben Westerhof, Nijmegen<br>Persönliche Sinngebung über die Lebensspanne                                                                                                                                   | 157 |
| Walter Andritzky, Düsseldorf Sinnerfahrung, religiöse Glaubensmuster und Verhaltensweisen. Ihre Relevanz für Psychotherapie und Gesundheitsverhalten – gesundheitspsychologische Perspektiven                                     | 191 |
| Alfred Drees, Krefeld<br>Sinnfindung in der Sozialpsychiatrie                                                                                                                                                                     | 233 |
| Hilarion G. Petzold, Düsseldorf, Amsterdam<br>Sinnfindung über die Lebensspanne: collagierte Gedanken über<br>Sinn, Sinnlosigkeit, Abersinn – integrative und differentielle<br>Perspektiven zu transversalem, polylogischem Sinn | 265 |
| 1 cropektiven zu transversaiem, poryrogischem omni                                                                                                                                                                                | 200 |

| $\mathbf{D}_{\alpha\alpha}\mathbf{A}$ | TT. |
|---------------------------------------|-----|
| Band                                  | 11. |

### - Perspektiven der Psychotherapeutischen Schulen

| Rudolph F. Wagner, Ludwigsburg Sinn und Sinnfindung aus einer schulenübergreifenden Sicht                                                                                                                                        | 381 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Alfried Längle, Wien  Das Sinnkonzept V. Frankls –  ein Beitrag für die gesamte Psychotherapie                                                                                                                                   | 403 |
| Mario Schlegel, Zürich  Der Sinn und seine Bedeutung in der Analytischen Psychologie von C.G. Jung                                                                                                                               | 461 |
| Lucien Nicolay, Bertrange  Der Sinn des Lebens "sub specie aeternitatis" –  Perspektiven der Individualpsychologie                                                                                                               | 511 |
| Herbert Will, München<br>Über die Fähigkeit, Sinn zu schaffen und Sinn zu erleben.<br>Eine psychoanalytische Skizze                                                                                                              | 535 |
| Hilarion G. Petzold, Düsseldorf, Amsterdam Sinnprobleme in einer vielsprachigen Psychotherapie – reflektiert am Beispiel der Gestalttherapie                                                                                     | 561 |
| Michael Mehrgardt, Lübeck<br>SINNe – eine Collage von SINN, Feld, Gestalt und<br>zwei Erzählungen – eine gestalttherapeutische Perspektive                                                                                       | 607 |
| Andreas Manteufel, Bonn<br>Sinn und Sinnerleben – Perspektiven der Systemischen Therapie                                                                                                                                         | 643 |
| Werner Huth, München Sinnfindung und meditative Praxis in der Psychotherapie                                                                                                                                                     | 665 |
| Hilarion G. Petzold, Düsseldorf, Amsterdam/Ilse Orth, Erkrath "Unterwegs zum Selbst" und zur "Weltbürgergesellschaft" – "Wegcharakter" und "Sinndimension" des menschlichen Lebens aus Integrativer Perspektive. Hommage an Kant | 689 |
| Mitarbeiterverzeichnis                                                                                                                                                                                                           | 793 |